
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE ITAJUBÁ 

INSTITUTO DE ENGENHARIA DE PRODUÇÃO E GESTÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DESENVOLVIMENTO,  

TECNOLOGIAS E SOCIEDADE 

 

 

KÉVILA KELMA NASCIMENTO SILVA DOS PASSOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UMA QUESTÃO DE DESENVOLVIMENTO: 

A posse de terra da população negra do campo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ITAJUBÁ - MG 

2025 

 

 

 



2 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE ITAJUBÁ 

INSTITUTO DE ENGENHARIA DE PRODUÇÃO E GESTÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DESENVOLVIMENTO,  

TECNOLOGIAS E SOCIEDADE 

 

 

KÉVILA KELMA NASCIMENTO SILVA DOS PASSOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UMA QUESTÃO DE DESENVOLVIMENTO: 

A posse de terra da população negra do campo 

 

 

 

Texto de Dissertação de mestrado submetida ao Programa 

de Pós-Graduação em Desenvolvimento, Tecnologias e 

Sociedade (PPG-DTECS), como parte dos requisitos para 

obtenção do título de Mestre em Desenvolvimento, 

Tecnologias e Sociedade. 

 

Área de Concentração: Desenvolvimento, Tecnologias e 

Sociedade.  

 

Linha de Pesquisa: Desenvolvimento e Sociedade 

 

Orientador(a): Profa. Dra. Viviane Guimarães Pereira  

 

Coorientado(a): Prof. Dr. Carlos Alberto Máximo Pimenta 

 

 

 

 

ITAJUBÁ - MG 

2025 

 

 

 



3 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE ITAJUBÁ 

INSTITUTO DE ENGENHARIA DE PRODUÇÃO E GESTÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DESENVOLVIMENTO,  

TECNOLOGIAS E SOCIEDADE 

 

 

 

KÉVILA KELMA NASCIMENTO SILVA DOS PASSOS 

 

 

 

 

UMA QUESTÃO DE DESENVOLVIMENTO: 

A posse de terra da população negra do campo 

 

Dissertação submetida ao Programa de Pós-Graduação em 

Desenvolvimento, Tecnologias e Sociedade (PPG-DTCS). 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

_____________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Suzana Lopes Salgado Ribeiro 

Avaliador externo 

 

 

_____________________________________________________________________  

Prof. Dr. Jesus António Garcia Sanchez 

Avaliador interno 

 

 

_____________________________________________________________________  

Profa. Dra. Viviane Guimarães Pereira  

Orientador 

 

 

_____________________________________________________________________  

Prof. Dr. Carlos Alberto Máximo Pimenta 

Coorientador 

 

 

 

 

ITAJUBÁ - MG 

2024 

 

 

 



4 
 

FICHA CATALOGRÁFICA 

 
Copyright © 2025 – Kévila Kelma Nascimento Silva dos Passos, Programa de Pós-Graduação 

em Desenvolvimento, Tecnologias e Sociedade. 

 

Esta dissertação é um trabalho original, escrito exclusivamente para este fim, e todos os autores 

cujos estudos e publicações contribuíram para o trabalho foram devidamente citados. A 

reprodução parcial é permitida com reconhecimento do autor e referência ao grau, ano letivo, 

instituição e data da defesa pública. 

 

Como citar: PASSOS, Kévila Kelma Nascimento Silva dos. Uma questão de desenvolvimento: 

a posse de terra da população negra do campo. 2025. 232 f. Dissertação (Mestrado em 

Desenvolvimento, Tecnologias e Sociedade) — Universidade Federal de Itajubá, Itajubá, 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

AGRADECIMENTOS 

 
Diante de um silêncio histórico forjado por estruturas coloniais, racistas e classistas, 

meu compromisso é com o grito sufocado daqueles que, por gerações, tiveram sua humanidade 

negada e sua história apagada. Conforme esta passagem bíblica: “Abre a tua boca a favor do 

mudo, pelo direito de todos os que se acham desamparados. Abre a tua boca, julga retamente e 

faze justiça aos pobres e aos necessitados.” (Provérbios 31:8-9). Essa dissertação nasce como 

resposta a esse chamado. Em Cristina, muitos corpos negros ainda carregam as marcas da terra 

sem posse, da fé sem templo, da palavra sem escuta. Este trabalho não é apenas uma pesquisa, 

considero ser um ato de abrir a boca em nome dos que foram calados, de registrar com firmeza 

o direito de existir, de narrar e de resistir. 

Ao longo da minha pesquisa em Cristina, um sentimento foi se tornando cada vez mais 

presente: as pessoas querem ser ouvidas. Querem contar sua própria história com a própria voz, 

com os próprios olhos, com as marcas que carregam no corpo e na terra. O que ouvi, o que vi, 

o que senti, não pode ser tratado como simples “dados frios”. Ali, entre as montanhas do Sul 

de Minas, há uma história viva, pulsando em silêncio, sufocada por estruturas que se repetem 

há séculos. 

Encontrei pessoas que vivem há gerações em um mesmo espaço, em terras que não lhes 

pertencem, e talvez nunca tenham pertencido, mas onde criaram raízes tão profundas que 

formaram, sem saber, quase um quilombo. São vozes que carregam a memória de uma liberdade 

que nunca foi completa. Ainda que hoje sejam assalariadas, o que se vive é a reprodução de 

uma estrutura social hegemônica, desigual, excludente. Muitas dessas pessoas não conseguiram 

comprar seus bens, não conseguiram ter acesso à terra. Estão ali, mas não têm posse. São de lá, 

mas não têm direito. 

Quando escrevo esta dissertação, meu coração não está em silêncio. Ele bate alto, ele 

arde, porque carrego comigo a responsabilidade de registrar essas histórias que por tanto tempo 

foram apagadas, ignoradas, distorcidas. Cristina foi contada por outras vozes, pelos colonos, 

pelos historiadores brancos, pelos homens considerados importantes na cidade. E onde estavam 

os negros? A maioria da população? Os que construíram, a cada dia, essa cidade? 

Suas versões, suas memórias, seus sofrimentos, seus saberes, tudo isso ficou à margem. 

E é por isso que escrevo, porque há um grito abafado que precisa ser ouvido. Há um silêncio 

imposto que precisa ser rompido. A voz negra de Cristina não é ausente, ela é silenciada. E eu 

me recuso a compactuar com esse silêncio. 



6 
 

Cristina não está sozinha, o que acontece ali se repete em tantos outros municípios do 

Sul de Minas, e em todo o Brasil. Municípios ainda presos a estruturas racistas e patriarcais, 

onde mudanças reais ainda não chegaram. Quando decidi pesquisar Cristina, vi claramente que 

havia ali um vazio, um buraco no tempo, onde a memória negra não havia sido escrita. E entendi 

que, se não posso, por ora, mudar o que está ao redor, posso registrar, documentar, denunciar, 

ouvir e escrever. Porque isso também é gesto de luta. 

Esta dissertação não é só um trabalho acadêmico. Ela é memória, é voz, é o grito das 

pessoas que desejam mudança, das que precisam da mudança e que sonham com uma vida 

diferente para seus filhos, mas encontram sempre o mesmo muro erguido pelo racismo 

estrutural. 

Durante o mestrado, eu também enfrentei meus próprios muros. Vivi perdas profundas, 

como a perda de um filho, a perda do meu animal de estimação, a perda do meu melhor amigo 

em um suicídio, a perda da minha saúde mental, os desprezos de pessoas e vivi o apagamento. 

Fui invalidada, subestimada, silenciada. Enfrentei o capacitismo, com o diagnóstico de autista 

nível um de suporte e crises epiléticas focais, e mesmo nos espaços que deveriam acolher, 

enfrentei o julgamento. Fiz de tudo o que estava em meu alcance para ajudar e colaborar com 

o programa do DETCS, senti-me insuficiente, mesmo com premiações, participações em 

inúmeros eventos e publicações em eventos. 

Quando colaborei com a fundação do Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros e Indígenas, 

e participava do Núcleo Travessia ou do Núcleo de Estudos Interdisciplinares, 

Desenvolvimento (NEID atual LAPTECS), do Coletivo Neurodivergentes, bem como o apoio 

do meu esposo Geziel e meus pais Edson e Kátia, minha irmã Kédila Kelma, de amigos como 

a Maria Aparecida, Kellen Moreira, Milady Apolinário, Tatiana Amaro, Heloisa Amâncio, 

Drika Costa, Samantha Borges, Klércia Fonseca e Jaqueline Tamakoshi, dos meus orientadores, 

Viviane Guimarães e Carlos Pimenta, senti uma conexão tão boa. Estar com vocês me 

inspirava! Tudo isso me motivou, deu-me sentido à luta, em momentos de queda a levantar, a 

resistir e em lágrimas continuar. Não posso deixar de agradecer a banca de Defesa, composta 

pelos meus orientadores, a Profa. Dra. Suzana Lopes Salgado Ribeiro e o Prof. Dr. Jesus 

António Garcia Sanchez, que com tanto afinco se propuseram a ler a minha dissertação e 

compartilharam comigo suas instruções, conhecimentos, opiniões e experiências. Obrigada! 

Muitas sementes foram plantadas com dor, esperança e fé. Cada entrevista, cada 

memória resgatada, cada silêncio rompido carrega o peso de séculos de luta e o desejo profundo 

de mudança. A colheita não é imediata, e talvez nem seja visível neste tempo. Mas ao escrever 



7 
 

estas páginas, acredito que a palavra também é semente, lançada no solo da escuta, pode 

florescer em justiça, equidade, dignidade, espiritualidade e memória. Esta dissertação é, 

portanto, um campo de cultivo, feito de histórias reais e sonhos interrompidos. 

Nesses momentos que entendi, quando a nossa voz incomoda, é porque ela está viva. E 

quando ela é silenciada, é porque ela tem potência. Fazer a nossas vozes serem ouvidas, dar 

escuta, pois temos voz. Sempre tivemos. Mas somos silenciados todos os dias, quando temos 

nossos direitos negados pela cor da pele, pelo gênero, pela deficiência, pela classe. E só há 

mudança quando dizemos: chega. 

Deixo em evidência o processo da minha escrita durante a dissertação, de uma cabeça 

científica totalmente sistematizada, para uma cabeça mais aberta e flexível. Ao olhar o texto, 

torna-se bem perceptível a mudança da minha escrita, pelo que eu observei, quis manter 

algumas das linguagens para a compreensão do processo transitório dentro do programa, que 

deu vida na escrita. Lembro-me do Prof. Pimenta falando “Relata tudo, olha com o olhar mais 

apurado, tenta ver o que ninguém mais vê!”. Eu tive uma mudança de perspectivas, adotando 

uma visão antropológica, de ver e tentar compreender o meio em que estou inserida. Essa 

pesquisa não é apenas um texto meramente científico, mas sim algo que nasceu dentro de mim 

e do coração das pessoas que vivenciaram isso junto comigo. Aliás, muito aprendi com meus 

orientadores, principalmente a retomar ao “ser humano”, que é aquele que pensa além da 

pesquisa científica, mas daquele que coexiste dentro do “ser”. Somos pesquisadores, mas somos 

mais que matéria. Somos as flores que transformam o O² em CO², fornecem o ar puro e refletem 

a beleza de sua existência. Essa pesquisa, portanto, é coletivo, é interdisciplinar, é saber, é 

ancestralidade, é futuro, é sentimento, é espiritualidade e por fim, é desejo de liberdade. 

Esta seção é um memorial. É um lembrete de que não somos apenas sobreviventes. 

Somos pessoas com história, com dor, com sentimento, com dignidade. E que o nosso lugar 

não é à margem. A mudança começa quando deixamos de aceitar o papel que nos foi imposto, 

quando olhamos para nós com olhos críticos e corajosos, quando assumimos quem somos e 

exigimos sermos ouvidos. Que esta dissertação seja, então, mais do que páginas. Que ela seja 

escuta. Que ela seja denúncia. Que ela seja presença. Que ela seja, sobretudo, resistência. 

 

 

 

 

 



8 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“É para a liberdade que Cristo nos libertou. 

Permanecei, pois, firmes e não vos submetais de 

novo a um jugo de escravidão.”  

 (Gálatas 5:1) 



9 
 

RESUMO 
 

 

Propõe-se um estudo sobre o tema do desenvolvimento, especificamente no campo do 

desenvolvimento local, a partir das dinâmicas da ruralidade, da agricultura familiar, do trabalho 

e do acesso à terra com foco aos agricultores negros do município de Cristina, Sul do Estado 

de Minas Gerais. O esforço se justifica face a escassez de estudos sobre a presença de negros 

em ambientes rurais em municípios de pequeno porte, nomeadamente no Sul de Minas, lócus 

de preocupação do PPG-DTECS, bem como em face, também, da necessidade uma leitura 

reflexiva sobre as das questões sociais atreladas aos processos de desenvolvimento 

empreendidos na região. Nessa linha, objetiva-se identificar as condições de trabalhos em que 

se deram no município com base nas perspectivas de acesso à terra da população rural negra. 

Do ponto de vista metodológico, realizou-se um apanhado histórico sobre o trabalho atribuído 

à população negra rural da região, sem perder de horizonte temas correlacionados como 

agricultura, agricultura familiar, posse da terra, formas de trabalho (mão de obra, meeiro, entre 

outros). Utilizou-se de dados secundários extraídos do Censo Agropecuário do IBGE como um 

sinalizador das questões sociais inerentes ao desenvolvimento. Efetivou-se pesquisa de campo 

por meio de técnicas de observação e entrevistas dialógicas, sem a preocupação de um roteiro 

predeterminado, mas com direcionamento às ênfases do problema e objetivos da pesquisa. Os 

movimentos iniciais de sistematização dos dados apontam para a existência de exploração da 

mão de obra, considerando a ausência da posse da terra para os agricultores negros, diante da 

constatação de que os chefes de estabelecimentos rurais tendem a ser "não negros". O volume 

das informações foi analisado, de forma a compreender a dinâmica das relações dos negros no 

campo e a posse de terra, bem como, responder aos objetivos desta pesquisa, com o tratamento 

dos dados e a escuta da voz aos trabalhadores rurais de Cristina. Sobre uma temática decolonial 

do desenvolvimento e ruralidade, com relação à população negra do campo em Cristina, que 

vislumbram a realidade local, questionamentos sobre nossa história colonial e as consequências 

sociais, econômicas, culturais e rurais. 

 

 

Palavras-chave: Desenvolvimento Local; Ruralidade; Posse da terra; Condições de Trabalho; 

População Negra.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

ABSTRACT 
 

This study proposes a study on the topic of development, specifically in the field of local 

development, based on the dynamics of rurality, family farming, labor, and access to land, 

focusing on Black farmers in the municipality of Cristina, southern Minas Gerais state. This 

effort is justified by the scarcity of studies on the presence of Black people in rural settings in 

small municipalities, particularly in southern Minas Gerais, a focus of concern for the PPG-

DTECS, as well as the need for a reflective analysis of the social issues linked to the 

development processes undertaken in the region. In this context, the aim is to identify the 

working conditions in the municipality based on the perspectives of access to land for the rural 

Black population. From a methodological standpoint, a historical overview of the work 

assigned to the rural Black population in the region was conducted, while also addressing 

related topics such as agriculture, family farming, land tenure, and forms of work (labor, 

sharecropping, among others). Secondary data extracted from the IBGE Agricultural Census 

were used to identify social issues inherent to development. Field research was conducted using 

observation techniques and dialogic interviews, without a predetermined script, but focused on 

the problem's emphasis and research objectives. Initial steps toward systematizing the data point 

to the existence of labor exploitation, considering the lack of land ownership for Black farmers, 

given the observation that rural property managers tend to be "non-Black." The volume of 

information was analyzed to understand the dynamics of Black rural relationships and land 

ownership, as well as to address the research objectives by processing the data and giving a 

voice to Cristina's rural workers. The study addresses a decolonial theme of development and 

rurality, addressing the Black rural population in Cristina, who glimpse the local reality, and 

question our colonial history and its social, economic, cultural, and rural consequences. 

Keywords: Development; Local Development; Rurality; Access to Land; Working Conditions; 

Black Population of Cristina, MG. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

 

1. Figura 1. (A) À esquerda Locomotiva n°423 do Museu do Trem e Cristina-MG e (B) à 

direita a Prefeitura Municipal de Cristina-MG............................................................. 36 

2. Figura 2. Proprietários de Terras no Brasil.................................................................  63 

3. Figura 3. Mancha Urbana no Município de Cristina, de acordo com o IBGE 

2019.............................................................................................................................. 67 

4. Figura 4. Mapa Geográfico do município de Cristina-MG. ....................................... 68 

5. Figura 5. Mapa da Relação de Pretos por Município pelo IBGE (2010) .................... 71 

6. Figura 6. Relação de Pardos por Município pelo IBGE (2010) .................................. 72 

7. Figura 7. Relação de Brancos por Município pelo IBGE (2010) ................................ 73 

8. Figura 8. Mapa - Percentual de estabelecimentos agropecuários de agricultura familiar 

dirigidos por produtor de cor ou raça declarada parda, no total de estabelecimentos de 

agricultura familiar – 2017............................................................................................ 75 

9. Figura 9. Percentual de estabelecimentos agropecuários de agricultura familiar 

dirigidos por produtor de cor ou raça declarada preta, no total de estabelecimentos de 

agricultura familiar – 2017. .......................................................................................... 76 

10. Figura 10. À esquerda a rodoviária de Cristina e `a direita a praça principal do 

município de Cristina-MG............................................................................................ 84 

11. Figura 11. Fazenda Amarela, atualmente denominada Colônia, com acréscimo de 

alpendre e jardim murado. Fotografia: Rogério Ferrer, 2010........................................ 85 

12. Figura 12. Muro da Universidade Federal de Itajubá (MG) com a frase de Theodomiro 

Santiago........................................................................................................................ 91 

13. Figura 13. Na parede a esquerda quadros com ilustres, homens em sua maioria brancos, 

a direita a Tia Eva. ....................................................................................................... 94 

14. Figura 14. À esquerda a Paróquia do Divino Espírito Santo e à direita Capela de Nossa 

Senhora do Rosário. ..................................................................................................... 95 

15. Figura 15. Mapa conceitual sobre “De que é terra?”, elaborado pela autora em 23 de 

maio 2024 .................................................................................................................... 96 

16. Figura 16. Igreja de São Sebastião, Bairro Colônia, Cristina- MG............................. 99 

17. Figura 17. Entrada da Fazenda Amarela, Bairro Colônia, Cristina – MG.................. 100 

18. Figura 18. Fazenda amarela com a vista da varanda, das janelas e parte do quilombo 

abaixo. ........................................................................................................................ 101 

19. Figura 19. Parte inferior da casa Grande da Fazenda Amarela, onde moravam os negros, 

hoje um dornal de cachaça e pingas. ............................................................................102 

20. Figura 20. Lojas de bebidas da fazenda (A) e estruturas de maneiras construída por 

negros, ex-escravizados (B). ...................................................................................... 103 

21. Figura 21. A varanda interior da Casa grande (A), o Terreno frente a escadaria que e à 

varanda (B), a parte da cozinha (C) e foto da parede de pau-a-pique construída pelos 

antigos (D). ................................................................................................................ 104 

22. Figura 22. Sala de jantar com elementos antigos (A); canto direito da sala com quadros 

antigos, máquina de costura singer antiga, telefone de discar, santos e objetos antigos 

(B); estante de livros antigos (C); Livro “O médico Homeɶpatha a Família”, Dr. 

Bruckner Costa, 1897 (D); área com quadros de registro de escritura da casa, compra e 

venda, premiações e artefatos antiquários (E); livro “Todos cantam sua Terra, também 

vou cantar a minha” 214 anos de Cristina, (1774-1988) de Casemiro de Abreu (F). 

.................................................................................................................................... 105 



12 
 

23. Figura 23.  Quadro “Fazenda de Caxambu no século passado” de 1992, Ilustração da 

Fazenda Amarela, o funcionamento de produção de cana-de-açúcar e café e a 

representação dos negros no quilombo. ...................................................................... 106 

24. Figura 24. Celeiro de madeira (A), estábulo (B), (C) área interna do celeiro com um 

carro de boi e (D) piso do chão construído em pedras pelos ex-escravizados............. 107 

25. Figura 25. Trabalhador negro retinto cuidando dos afazeres da fazenda.................... 108 

26. Figura 26. Locais possíveis de cemitério clandestino de ex-escravizados negros, onde 

(A) apresenta a rota de desvio e como os bambus se encontram plantados 

metodicamente; (B) outra rota de desvio que direcionava ao rio; (C) visão de perspectiva 

do ponto do possível cemitério clandestino à direção da igreja São Sebastião; (D) Rota 

de desvio de onde antigamente corria águas. .............................................................. 109 

27. Figura 27. Bairro Colônia em Cristina, MG. ............................................................ 115 

28. Figura 28. Foto de Mariana na Casa Amarela. ......................................................... 117 

29. Figura 29. Maria Aparecida falando sobre suas vivências, saberes e experiências e do 

Bairro Colônia............................................................................................................ 127 

30. Figura 30. Imagem da fazenda onde vivem a família de Mariana, contando a quinta 

geração. Está circulado em amarelo o local onde o administrador da fazenda fica, no 

ponto alto, enquanto as demais casas ficam embaixo, como “forma de monitorar”.  

.................................................................................................................................... 143 

31. Figura 31. A imagem representa a Fazenda que família de Mariana ocupa, onde os 

pontos verdes, indicam cada casa............................................................................... 143 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

LISTA DE TABELAS 

 

 

Tabela 1. Índice de Pobreza e Desigualdade, IBGE, 2003.......................................................69 

Tabela 2. Número de estabelecimentos agropecuários com área e Área dos estabelecimentos 

agropecuários, por tipologia, utilização das terras, classe de idade do produtor, cor ou raça do 

produtor e grupos de área total.................................................................................................. 70 

 

 

LISTA DE GRÁFICOS 

 

Gráfico 1. Gráfico (A)- Proprietários de terra em Cristina (MG) e Gráfico (B) – Dirigentes de 

estabelecimentos rurais familiares.............................................................................................73 

Gráfico 2. Gráfico A- sobre a Existência de dirigentes negros na agricultura familiar e Gráfico 

B – Outros tipos de dirigentes rurais negros e não 

negros........................................................................................................................................74 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

SUMÁRIO 

 
INTRODUÇÃO ................................................................................................................ 16 

 

CAPÍTULO 1 Percurso Metodológico .................................................. 30 

 1.1 Interdisciplinaridade da 

Pesquisa 

 

.................................................. 

31 

 1.2 Dos Procedimentos de 

Levantamento de 

Informações 

 

 

.................................................. 

34 

 1.3 Pesquisa de campo .................................................. 42 

 1.4 Dos Procedimentos de 

Análise 

 

.................................................. 

44 

 1.5 Caminhos e Estratégias .................................................. 44 
 

CAPÍTULO 2 Desenvolvimento: 

aspectos da ruralidade 

brasileira 

 

.................................................. 

 

46 

 2.1 A questão agrária no 

Brasil 

.................................................. 48 

 2.2 Terra e o Racismo 

Fundiário no meio rural 

 

.................................................. 

 

54 

 2.3 Desenvolvimento rural, 

Terras e a Sociedade 

 

.................................................. 

 

59 
 

CAPÍTULO 3 Em Questão o Município 

de Cristina: contexto e 

realidade 

 

 

.................................................. 

 

 

66 

 3.1 Um pouco da história de 

Cristina – MG... 

 

.................................................. 

 

66 

 3.2 Compreensão do contexto 

rural e o perfil 

socioeconômico da 

população de Cristina -MG 

 

 

 

.................................................. 

 

 

 

67 

 3.3 O rural e o perfil 

socioeconômico de 

Cristina – MG 

 

 

.................................................. 

 

 

84 

 3.4 Relato de campo – 

Caminho pelo bairro 

Colônia, onde a terra ainda 

chora baixinho  

 

 

.................................................. 

 

 

101 

 

 

 

CAPÍTULO 4 Entre a Terra e a Raça: 

Fundamentação Teórica 

das Experiências Negras 

no Campo em Cristina–

MG. 

 

 

 

.................................................. 

 

 

 

114 

 4.1 Contextualização teórica 

da entrevista sobre posse 

de terra e experiência 

negra do campo em 

Cristina-MG 

 

 

 

.................................................. 

 

 

 

115 

 4.2 Memórias e lembranças: 

terra e escravidão 

 

.................................................. 

 

116 



15 
 

 4.3 Racismo fundiário e 

possíveis terras 

quilombolas 

 

 

.................................................. 

 

 

139 

 4.4 Silêncios, Medo, Corpos e 

Subordinação: a 

invisibilidade dos negros 

nas relações fundiárias 

 

 

 

.................................................. 

 

 

 

154 

 4.5 Deslocamentos forçados, 

terra herdada, 

transformações territoriais 

e ruptura de laços 

comunitários no bairro 

Colônia (Cristina-MG) 

 

 

 

 

 

.................................................. 

 

 

 

 

 

162 

 4.6 A religião como refúgio e 

resistência: desigualdade 

estrutural, subalternidade 

política e religiosidade 

negra em espaços rurais 

 

 

 

 

.................................................. 

 

 

 

 

173 
 

CAPÍTULO 5 A Dinâmicas do 

Trabalho Rural e o 

Acesso à Terra 

 

.................................................. 

 

201 

 5.1. Perspectivas dos campos 

teóricos do 

desenvolvimento 

 

 

.................................................. 

 

 

202 

 5.2. Perspectivas dos campos 

do saber decolonial 

 

.................................................. 

 

204 
 

CONSIDERAÇÕES 

FINAIS 

 

............................................................................................................... 

 

212 
 

REFERÊNCIAS 

BIBLIOGRÁFICAS 

 

............................................................................................................... 

 

218 
 

APÊNDICE ............................................................................................................... 231 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 
 

INTRODUÇÃO 

 

Este trabalho propõe investigar a temática do desenvolvimento, especialmente no 

âmbito do desenvolvimento local, tomando como referência às experiências da dinâmica rural, 

da produção da agricultura familiar, das formas de trabalho e da questão da posse da terra, com 

ênfase nos agricultores negros do município de Cristina, localizado no Sul de Minas Gerais. 

Nesta visão, a discussão sobre desenvolvimento posta, circunscreve-se ao processo de 

colonização, bem como, a inserção do negro na sociedade brasileira, cuja repercussão ainda 

merece estudos em duas frentes: trabalho rural e a posse de terra, elementos importantes o 

desenvolvimento local e inclusão das pessoas de origem africana em distintas realidades. 

Conforme Pimenta (2022): 

 

 Desde o processo de colonização no Brasil a violência contra os povos 

indígenas e africanos escravizados se constituiu em uma forma de 

organização social, econômica e política, cuja repercussão reverbera na 

inserção na sociedade de forma subalternizada, a qual tem rebatimentos 

severos nas dimensões do simbólico, da cultura, da moral, da ética, da 

estética, da representação, da subjetividade, consequentemente da vida 

social." (Pimenta, 2022, p.130). 

 

Nas realidades que nos permeiam encontram-se diversos tipos de condições em que 

vivemos experimenta-se, múltiplas conjecturas, como quando se vai para a universidade e você 

mora em um bairro periférico. Lembro-me de perceber que eu era a única pessoa negra naquele 

ônibus, indo para a universidade pública às 5 horas da manhã. O ônibus, no entanto, estava 

cheio de mulheres negras, também vindas da periferia. A universidade, embora distante, ficava 

próxima ao centro da cidade e da rua universitária. Naquele momento, aquelas mulheres 

desciam para trabalhar como “funcionárias do lar”, anteriormente conhecido como 

“empregadas domésticas” (mas seu uso decaiu, devido à relação à escravidão, do ato de 

“domesticar”) nas casas de outras pessoas, enquanto eu seguia para estudar em uma Instituição 

Federal, frequentada em sua maioria por pessoas brancas e de classe alta. E a pergunta que eu 

me fazia era: onde estão os outros? Conforme a autora Grada Kilomba (2010) “Os vários relatos 

e descrições minuciosas pareciam me advertir que aqueles não eram meramente fatos do 

passado, mas memórias vivas enterradas em nossa psique, prontas para serem contadas.” 

(Kilomba, 2010, p.171). 

De repente, deparo-me com um programa que apresenta discussões decoloniais, um 

programa aberto para diálogos sociais, e desperta-me o interesse de mudança e transformação. 



17 
 

Dentro da Graduação em Ciências Biológicas, na Unifei eu já me empenhava em Projetos que 

visava ações sociais como a inclusão de pessoas com deficiências como o Núcleo de Estudos 

de Formação em Tecnologia e Inclusão (NEFTI) e no Núcleo de Acessibilidade e Inclusão 

(NAI) atualmente conhecido como Núcleo de Educação Inclusiva (NEI) com a Prof.ª Dra. 

Paloma Alinne Alves Rodrigues – com uma experiência e inspiração excepcional e marcante; 

e o Projeto Semeando Cientistas com o método STEAM - Science (Ciências), Technology 

(Tecnologia), Engineering (Engenharia), Arts (Artes) e Mathematics (Matemática), de modo a 

envolver a ciência e sociedade da Prof.ª Dra. Milady Renata Apolinário da Silva, que muito me 

apoiou em tudo. Cheguei a apresentar em um outro programa um projeto sobre o trabalho sobre 

mulheres negras artesãs como a inspiração da Milady, pois quando estava tirando a minha 

licenciatura em Música e pude dar aulas de arte na Educação Básica, a possibilidade de trabalhar 

temas diversificados me abriu novas chances, pois os alunos sempre estavam abertos aprender 

e desejosos. Conjuntamente, participava dentro do Movimento Negro de Itajubá, atualmente 

conhecido como Kilombá, pela ativista e artista Itajubense Adriana Costa Silva (conhecida 

como Drika Costa).  

Além disso, o curso de Ciências Biológicas sempre teve uma proposta interdisciplinar, 

nas práticas de ensino que desenvolvíamos com outras licenciaturas, como Matemática e Física. 

Professores que me inspiraram em minha trajetória com os diálogos inclusivos e empoderados, 

como a Prof.ª Dra. Luiza Gabriela de Oliveira, a Prof.ª. Janaína Roberta dos Santos, a Prof.ª. 

Simone Policena Rosa, Prof.ª Dra. Daniela Rocha Teixeira Riondet Costa, o Prof. Dr. Marcelo 

Matsudo, o Prof. Me. Paulo Sérgio, Prof. Dr. Hisaias De Souza Almeida, Prof. Dr. Cyro De 

Luna Dias Neto, Prof. Dr. Luiz Carlos Bertucci Barbosa, Prof. Dr. Thiago Vernaschi Vieira Da 

Costa e Prof.ª Dra. Vanessa Da Fontoura Custodio Monteiro, tais diálogos que nunca me 

esquecerei e ajudaram na minha construção pessoal e acadêmica. Também, a influência de 

Coletivos como o Coletivos da Minas, muito me empoderou para a percepção e reconhecimento 

da minha identidade. 

Nesta influência, foi possível trabalhar com meus alunos sobre a consciência negra, 

cultura hip-hop, maracatu, bumba-meu-boi, capoeira, luta antirracismo, arte indígena, arte 

africana e artesanato, e tudo isso por meio da dança, música, arte visual e teatro. Neste caminho, 

eu realizei uma apresentação do artigo “A utilização do hip-hop em aulas de artes para o 

decolonialismo e consciência negra” no “CINO - 1º Colóquio Internacional do Núcleo OFF – 

Cultura, Educação e Linguagens”, e no decorrer da apresentação oral foi divulgado através do 



18 
 

professor Dr. Luiz Felipe e Dr. Rogério Meloni o programa do DTECS e a discussão muito me 

encantou. 

Ao ver a abertura frente ao programa, mediante as discussões dos saberes e cujas linhas 

tanto de Desenvolvimento e Tecnologia quanto de Desenvolvimento e Sociedade apresentam 

excelentes profissionais que mediam a pesquisa e a extensão em uma perspectiva 

interdisciplinar, me motivou, visto que era algo que dentro dos curso de licenciatura das práticas 

de ensino e práticas interdisciplinares, bem como nas discussões dos campos da CTS e da 

CTSA, buscava-se por esta ligação entra a sociedade, a ciência e a tecnologia, de maneira 

consciente, sustentável, coletiva e construtiva com todos os saberes e com toda a comunidade 

tanto científica quanto social. 

Ao vislumbrar os Projetos de Extensão liderados pela Dra. Viviane Guimarães Pereira 

muito me motivou, como o “Economia Solidária na Peroba - Itajubá/MG: Fortalecendo as 

práticas de comercialização da agricultura familiar” (2018-2019), que visam capacitar os grupos 

produtivos da comunidade rural Peroba em Itajubá/MG, com foco na comercialização segundo 

os princípios da Economia Solidária, considerando as necessidades locais. Paralelamente, o 

Projeto de Pesquisa “Estratégias de uso da terra e os processos de desenvolvimento na 

comunidade rural da Peroba, município de Itajubá” (2017-2019) que investiga as estratégias, 

ajustes e acordos no uso da terra, buscando compreender o modelo de desenvolvimento 

desejado pelos moradores e identificar as transformações no uso da terra e seu impacto no 

desenvolvimento comunitário.  

A linha de pesquisa da Viviane, voltada na Economia Solidária e na Agricultura 

Familiar me fascinou, a priori o meu interesse era voltado em mulheres negras artesãs de 

Itajubá-MG. Devido ao Projeto de Extensão “Economia Solidária na Peroba (Itajubá-MG): 

geração de renda e emancipação social das mulheres rurais” (2017) que foi concebido a partir 

das demandas de um grupo de mulheres da comunidade, identificadas na pesquisa sobre a 

expressividade socioeconômica da agricultura familiar no sul de Minas Gerais. Essa promoção 

da sensibilização da comunidade para a economia solidária e capacitar as mulheres na utilização 

de técnicas de processamento e beneficiamento de produtos agrícolas, de modo facilitar a 

geração de renda e possibilitando sua emancipação econômica e social. Mas como já era um 

trabalho anteriormente realizado, e havia a necessidade de algo original, meditei em um novo 

panorama: Cristina- MG e os agricultores familiares negros. 

Quando reflito sobre o município de Cristina, recordo-me das condições vividas por sua 

população, aparentemente em sua maioria negra, e da possibilidade de que seja uma cidade 



19 
 

quilombola. Penso especialmente em uma família de amigos que visitava com frequência, onde 

alguns membros trabalhavam em uma fábrica de luvas e outros na colheita de café. Esses 

trabalhadores recebiam remunerações irrisórias (em 2013, o valor do dia trabalho da “panha de 

café era na faixa de R$ 5,00- relatos da mãe da família1), dedicando-se durante todo o dia à 

colheita, frequentemente em condições insustentáveis, sem ter seus direitos trabalhistas 

garantidos. A família, de pele negra retinta, é um exemplo das condições precárias enfrentadas 

pelos trabalhadores negros de Cristina. Ao pesquisar sobre a cidade, observei que, apesar de 

sua extensa área rural, a população negra possivelmente não tem acesso a terras dignas para 

trabalho.  

Desde a colonização portuguesa, passando pela Lei de Terras de 1850 e por 

todo o processo de industrialização vivenciado no século XX e ainda em 

curso, a questão agrária permaneceu quase que inalterada, a despeito de 

avanços decorrentes das crescentes contradições sociais e econômicas e da 

correlata violência verificadas no campo (Nakatani, Faleiros, Vargas; 2012, 

p.214). 

 

 Conforme a Lei de 1850, “Art. 1° Ficam proibidas as aquisições de terras devolutas por 

outro título que não seja o de compra [...]” (Stédile, 2005, p. 283). Qual escravizado teria 

dinheiro para comprar terras ante o extremo racismo e recente abolição da escravatura em 1822? 

Além disso, os autores Nakatani, Faleiros, Vargas (2012) destacam que esta lei marcou o início 

do sistema de propriedade privada de terras no Brasil, criando assim um mercado formal de 

terras. As áreas que não eram legalmente reconhecidas como pertencentes a um proprietário 

foram classificadas como devolutas, ou seja, pertencentes ao Estado. No entanto, o governo foi 

amplamente conivente com fraudes, falsificações de títulos e documentos e modificações em 

registros de terras, o que fez com que a lei tivesse pouco impacto na estrutura fundiária do país 

e não alterasse o equilíbrio de poder político durante o Império. O verdadeiro propósito dessa 

legislação era impedir o acesso à terra pela população que, com o fim iminente da escravidão, 

poderia se tornar uma ameaça ao controle da elite agrária. A intenção era, portanto, manter o 

monopólio da terra nas mãos de uma pequena parcela da sociedade e evitar qualquer mudança 

significativa na distribuição de poder (Nakatani, Faleiros, Vargas, 2012). 

 
1 Valores de referência: Em 2013, o valor diário de R$ 5,00 pago na panha de café equivalia a cerca de US$ 2,45, 

resultando em aproximadamente R$ 130,00 mensais (US$ 63,00), menos de um quinto do salário-mínimo vigente 

(Brasil, 2012; Banco Central Do Brasil, 2013). Corrigido pela inflação acumulada, esse valor corresponderia a 

cerca de R$ 10,30 em 2023; no entanto, permanecendo estagnado em R$ 5,00, passou a equivaler a apenas US$ 

0,98 por dia (cerca de US$ 26,00 mensais), diante de um salário-mínimo nacional de R$ 1.302,00 (Brasil, 2022) e 

de mais de US$ 1.200,00 mensais no mínimo federal norte-americano (United States Department of Labor, 2013; 

Bureau of Labor Statistics, 2013). A utilização do dólar como referência justifica-se por seu papel de moeda 

internacional de comparação, conferindo maior visibilidade à defasagem salarial e permitindo dimensionar a 

precarização do trabalho rural brasileiro em relação a padrões globais. 

  



20 
 

Assim, minha pesquisa inicial se focou no desenvolvimento da agricultura familiar em 

Cristina, buscando compreender a perspectiva racial nesse contexto. À medida que as 

discussões no programa de desenvolvimento e os dados de campo foram sendo coletados, minha 

pesquisa foi se ampliando para entender as dinâmicas de colonialidade presentes na região. 

As discussões apresentadas no programa de desenvolvimento social abordam questões 

coloniais e as estruturas sociais observadas na universidade, promovendo uma visão crítica 

sobre a sociedade, especialmente em relação às divisões de classe, raça e gênero. Essas divisões, 

muitas vezes mascaradas ou banalizadas, precisam ser discutidas para que mudanças 

significativas ocorram. O Programa de Desenvolvimento, Tecnologia e Sociedade (CTS) tem 

como objetivo abrir diálogos que promovam novos paradigmas e perspectivas de mundo, 

propondo modos de vida mais sustentáveis e respeitosos com o meio ambiente e o ser humano. 

É nesse contexto que percebo que não estou sozinha nessa luta, mas acompanhada por 

outros que também buscam a transformação e a criação de novas realidades. Surgem, então, 

novas propostas e ações no âmbito acadêmico, dentro dos diálogos do CTS, que evidenciam 

que o desenvolvimento não se limita às tecnologias modernas, mas também se manifesta na 

vida das comunidades indígenas e quilombolas. Essas comunidades, muitas vezes 

incompreendidas, resistem há séculos, mantendo seus conhecimentos ancestrais, que são 

fundamentais para sua sobrevivência e para o respeito à natureza e ao ser humano. Em 

consonância, discorre Pimenta (2023, p. 30): “A economia da cultura permanece inviabilizada 

ou abafada quando esse movimento aprisiona as relações interpessoais em escalas hierárquicas 

verticalizadas ou de luta de todos contra todos ou como um exercício de busca pela 

sobrevivência”. 

Sendo assim, a "economia da cultura", ou seja, a forma como a cultura pode gerar 

benefícios econômicos, muitas vezes não se desenvolve ou é abafada. Isso acontece quando as 

relações entre as pessoas se tornam muito hierárquicas, com um grupo controlando os outros 

de cima para baixo, ou quando todos competem entre si em vez de cooperarem. Quando as 

pessoas estão apenas tentando sobreviver, elas não conseguem se concentrar em criar e 

compartilhar cultura de forma produtiva. Dialogar sobre a perspectiva de maneira a destacar o 

apagamento da multiculturalidade como consequência dos processos de conquista e 

colonização, “possibilita pensar a cultura enquanto fator associado ao desenvolvimento e 

inserido nas relações de poder que o conformam. Tal percepção é estratégica para o afastamento 

de olhares que desconsideram a cultura como sendo fator estrutural e estruturante de uma 

sociedade” (Carniello, Santos e Pimenta, 2023, p.3). 



21 
 

Ao relacionar a economia da cultura com os saberes ancestrais, compreende-se que em 

muitas culturas tradicionais, especialmente em comunidades indígenas e afrodescendentes, o 

conhecimento é transmitido de geração em geração com base na cooperação, na coletividade e 

no respeito mútuo. Esses saberes não seguem uma hierarquia rígida, mas sim um equilíbrio 

entre as pessoas e a natureza. Quando as relações são de respeito e colaboração, os 

conhecimentos culturais podem florescer e se tornar fontes de riqueza, tanto espiritual quanto 

material, para toda a comunidade. No entanto, quando esses valores ancestrais são substituídos 

por uma lógica de poder e competição, a economia cultural fica "aprisionada", pois as pessoas 

perdem a capacidade de se conectar e de compartilhar o que têm de mais valioso: seu 

conhecimento e sua cultura.  

Portanto, reconhecer a importância desses saberes originários é essencial, pois, apesar 

de sua ligação com a terra, essas comunidades possuem conhecimentos que superam muitos 

dos nossos, sendo, em muitos aspectos, mais desenvolvidas. Pimenta (2023) ainda comenta que 

tais saberes concerne-se de “(...) valores materiais, imateriais, tangíveis, intangíveis, simbólicos 

e linguagens existentes em um território que podem ser traduzidos e identificados apenas em 

determinado lugar, mas que a ele confere vida e sentido às coisas, pessoas, relações, convívio 

e pertencimento.” (Pimenta, 2023, p.31). 

 

A economia se compromete com a cultura para dar potência as alteridades, 

diferenças, diversidades, sustentabilidades e estabelecem laços de 

corresponsabilidades que formatam desenvolvimentos, estes valorizam o 

local, a natureza, o bem viver, a dignidade das pessoas, povos, comunidades 

e tradições. (Pimenta, 2023, p.34). 
 

Durante minha pesquisa, explorei as discussões sobre Amartya Sen (2010) e outros 

autores da teoria do desenvolvimento, que influenciaram significativamente minha 

compreensão interdisciplinar. A disciplina de Teoria do Desenvolvimento foi particularmente 

impactante, assim como a de Desenvolvimento e Cultura, que me proporcionou uma visão 

crítica sobre o ambiente e a cultura, permitindo-me desconstruir concepções históricas e 

científicas. Compreendi a importância de, como pesquisadora, adotar uma postura de 

aprendizado e compreensão, ao invés de imposição, aproximando-me de um saber 

antropológico que visa entender as relações humanas, as trocas de saberes e as dinâmicas entre 

as economias solidárias e as agriculturas familiares.  

 

Dessa perspectiva, a cultura corresponde para um conjunto de saberes 

(conhecimentos), fazeres (técnicas e tecnologias), bens (patrimônios 



22 
 

materiais, imateriais e simbólicos), tradições (identidades, história, costumes 

e estilos) muito além da lógica de que a riqueza da cultura se traduz em um 

bem de consumo e mercado, nos termos do desenvolvimento hegemônico. 

(Pimenta, 2023, p.34). 
 

Nesta perspectiva apontada por Pimenta (2023) pensar o "desenvolvimento regional" ou 

mesmo “desenvolvimento rural” vai além de apenas focar no crescimento econômico. Para tal, 

faz-se necessário a compreensão dos significados e as estruturas sociais do local, ou seja, como 

as pessoas produzem, consomem, se relacionam e falam. O autor ainda critica a ideia de que o 

progresso é apenas competir e buscar crescimento individual, e propõe um modelo baseado na 

igualdade, onde a renda e a riqueza são distribuídas de forma justa. Esse tipo de 

desenvolvimento também envolve o acesso a oportunidades para todos e promove a cooperação 

e solidariedade entre as pessoas, comunidades e organizações, em vez de todos competirem 

entre si. “Do ponto de vista das estratégias do desenvolvimento local, há a necessidade da 

implantação de planos municipais de cultura que enxerguem, dinamizem e deem suporte 

normativo para políticas que permitam o emergir dos recursos potentes do lugar.” (Pimenta, 

2023, p.34). 

Assim, essa dissertação nasce como fruto do Projeto de Pesquisa "Agricultura Familiar 

e Desenvolvimento Rural no Sul de Minas: Expressividade Socioeconômica, Gestão e Políticas 

Públicas" (2022) que visa analisar a agricultura familiar na microrregião de Itajubá, avaliando 

projetos coletivos e programas públicos. Além de, apoiar o planejamento estratégico de longo 

prazo, identificando pontos fortes e fracos nas ações coletivas para o desenvolvimento rural, 

além de reafirmar o papel da agricultura familiar na economia local. 

Dentro desse contexto, encontrou-se a necessidade de uma coorientação com uma 

interlocução dentro dos diálogos decoloniais e de territorialidades, ao que este seria melhor 

articulado juntamente com o Prof.º Dr. Carlos Alberto Máximo Pimenta, mas que prefere ser 

chamado de Pimenta. onde suas pesquisas estabelecem um foco na realidade brasileira, 

desenvolvimento local e regional, geração de renda e políticas culturais. Também, concentra 

suas pesquisas nos saberes e fazeres populares, geração de renda, artesanato e artefatos nas 

diversas interfaces entre o urbano e o rural, como também questões relacionadas à 

ancestralidade dos povos negros, como festas, manifestações socioculturais e políticas, 

quilombos, símbolos e registros de saberes, entre outros aspectos. 

Assim, dentro do PPG-DTECS a pesquisa se alinha às Áreas de concentração do PPG – 

DTECS, sendo estas “Desenvolvimento e Sociedade” e “Desenvolvimento e Tecnologias”, a 

destacar a primeira, que tem objetivo é entender, de maneira integrada e interdisciplinar, os 



23 
 

conhecimentos populares e científicos, considerando as perspectivas de desenvolvimento 

formuladas pela sociedade por meio de suas instituições públicas e privadas. Realiza pesquisas 

que investigam as relações entre desenvolvimento e sociedade, explorando as diversas 

dinâmicas sociais relacionadas a temas como vulnerabilidade, emprego, renda, trabalho, saúde, 

ergonomia, gênero, raça, imaginário, educação, cultura, violência, organizações sociais, 

agricultura familiar e ruralidade. 

Essa pesquisa se insere na linha de investigação que busca compreender as relações de 

poder presentes na estrutura colonial do saber, particularmente nos contextos rurais. Dentro do 

Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento, Tecnologias e Sociedade (DTECS), na 

linha de Desenvolvimento e Sociedade, essas relações são destacadas ao se explorar a história 

de um povo, suas dinâmicas e a promoção de renda, estabilidade e saúde. Observa-se que esses 

aspectos são fortemente influenciados por questões hegemônicas presentes tanto no Brasil 

quanto no mundo. Tais relações podem gerar vulnerabilidade e o apagamento de histórias e 

culturas por parte da classe dominante, que visa neutralizar classes não dominantes e minorias, 

como aquelas relacionadas a gênero, raça e posição social. 

No contexto do agricultor familiar, surgem questões sobre a situação dos agricultores 

negros. Apesar da Constituição de 1988 garantir direitos às terras para comunidades 

quilombolas e indígenas, conforme Ato das Disposições Constitucionais Transitórias, ante ao 

Art. 68. “Aos remanescentes das comunidades dos quilombos que estejam ocupando suas terras 

é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado emitir-lhes os títulos respectivos.” 

(Brasil, 1988), essas garantias frequentemente não são respeitadas por proprietários de terras. 

Em conformidade Chagas (2001) destaca a importância de não suprimir a questão sobre a posse 

de terra, uma vez, que este tende a prever os grandes prejuízos caso o debate sobre o direito à 

terra das comunidades quilombolas ignore o significado vital que elas atribuem a ela. A terra, 

enquanto território socialmente ocupado, é essencial para a vida dessas comunidades, pois 

preserva sua memória coletiva e sustenta sua capacidade de projetar o futuro. A posse do 

território significa, para essas famílias, apropriar-se de sua própria história, das relações de 

solidariedade, parentesco, religiosidade e das expectativas futuras que nele se projetam. De 

acordo com Almeida (2004), além das terras Quilombolas, se enquadram um outro tipo: 

 

Novas formas de ocupações emergiram, definindo territorialidades 

específicas, e não tiveram reconhecimento legal, tais como as chamadas terras 

de preto, terras de índio (que não se enquadram na classificação de terras 

indígenas, porquanto não há tutela sobre aqueles que as ocupam 

permanentemente), terras de santo (que emergiram com a expulsão dos 



24 
 

jesuítas e com a desagregação das fazendas de ordens religiosas diversas) e 

congêneres (terras de caboclos, terras de santíssima, terras de ausentes). 

(Almeida, 2004, p.14). 

 

Almeida (1989) ainda sobre, comenta que as tais denominações “terras de preto”, “terras 

de santo” e “terras de índios” representam diferentes formas de apropriação e posse territorial 

no Brasil, cada uma com raízes históricas específicas e implicações sociais profundas. As 

“terras de preto” referem-se a territórios que foram doados, entregues ou adquiridos, com ou 

sem formalização jurídica, por famílias de ex-escravizados. Essas terras também abrangem 

concessões feitas pelo Estado a essas famílias como recompensa por serviços guerreiros. Essas 

concessões, além de serem uma forma de reconhecimento mínimo pelas contribuições dessas 

famílias, representam a apropriação de um espaço que possibilitou a preservação de suas 

memórias, culturas e formas de organização social, fundamentais para a continuidade de sua 

existência e identidade. 

Em conformidade, Kamensky e Ribeiro (2016) argumentam sobre a questão da 

identidade quando “os sujeitos que contam e cantam histórias” dentro de um vínculo com a 

terra onde nasceram, bem como “vínculos de pertencimento e identidades”. Desta forma, existe 

a necessidade do retorno às origens, que as autoras destacam: “Assim, o movimento migratório 

do qual falamos aqui, da cidade para o campo pode ser caracterizado como um retorno e pode 

representar um novo uso para a terra, agora relacionado ao retomar de uma identidade e deu 

uma cultura camponesa.” (Kamensky e Ribeiro, 2016, p.71) 

As “terras de santo” remetem à fragmentação dos vastos territórios pertencentes à Igreja, 

onde cada fazenda era batizada com o nome de um santo padroeiro, conferindo-lhe unidade e 

identidade territorial. Esse tipo de denominação era muito comum nos períodos colonial e 

imperial, quando a Igreja Católica possuía grande parte das terras no Brasil, consolidando seu 

poder tanto econômico quanto espiritual. A partir da desagregação desses domínios, novos 

arranjos territoriais surgiram, moldando a paisagem fundiária do país (Almeida, 2002). 

Por fim, as “terras de índios” referem-se aos territórios titulados que foram formalmente 

entregues a grupos indígenas ou a seus remanescentes. Essas concessões, feitas pelo Estado, 

ocorreram principalmente entre a segunda metade do século passado e o início do presente, 

como reconhecimento pelos serviços prestados ao Estado. No entanto, essas terras são muito 

mais do que simples propriedades: elas são parte essencial da cultura e espiritualidade 

indígenas, representando a continuidade de suas tradições e sua sobrevivência como povos 

(Almeida, 1989). 



25 
 

Essas diferentes formas de posse territorial revelam a complexa relação entre terra, 

poder e identidade no Brasil, destacando como grupos historicamente marginalizados lutaram 

por seus direitos à terra, seja através de concessões estatais, resistências culturais ou 

negociações com a Igreja. Essas denominações expressam muito mais do que simples 

propriedade: elas simbolizam a resistência, a memória e a luta pela sobrevivência de populações 

oprimidas no cenário brasileiro. 

Portanto, a falta de respeito por essas comunidades levanta a questão sobre a situação 

do agricultor familiar negro, que muitas vezes enfrenta falta de autonomia e visibilidade, 

vivendo sob a influência de autoridades que limitam seus direitos e acesso a recursos. Neste 

pensamento, a considerar as Leis, embora o Estatuto da Igualdade Racial (Lei nº 12.288/10) 

não contenha um artigo específico sobre racismo estrutural, ele define desigualdade racial como 

"situações injustificadas de diferenciação de acesso e gozo de bens, serviços e oportunidades, 

na esfera pública e privada" (Brasil, 2010). E essa dificuldade de negros rurais possuírem a 

terra, pode configurar-se em desigualdade racial, advindo muitas vezes do racismo estrutural. 

Sendo assim, “racismo fundiário será entendido aqui como uma rede articulada de ações, 

promovidas por instituições formadas por brancos, que dificultam o acesso à terra pela 

população negra, indígena e pobre.” (Ribeiro e Lima, 2024). 

A pesquisa sobre a condição do agricultor negro no município de Cristina busca 

justificar-se pela necessidade de mudanças e ações afirmativas. Tais ações só poderão ser 

efetivas através de pesquisas que evidenciem questões raciais e coloniais presentes no 

município. Para que uma sociedade alcance um desenvolvimento pleno, é essencial que haja 

ações afirmativas que promovam redes solidárias e apoiem a equidade social. 

O esforço se justifica face a escassez de estudos sobre a presença de negros em 

ambientes rurais em municípios de pequeno porte, nomeadamente no Sul de Minas, lócus de 

preocupação do PPG-DTECS, bem como em face, também, da necessidade uma leitura 

reflexiva sobre as das questões sociais atreladas aos processos de desenvolvimento 

empreendidos na região.  

A literatura revisada revela que as questões de classe, raça e lutas das minorias são 

frequentemente discutidas e da sua interseccionalidade, mas há uma lacuna significativa nas 

teorias de desenvolvimento no que diz respeito ao agricultor negro rural. Embora muitas 

discussões se concentrem em agricultores familiares, raramente se aborda a questão racial. 

Além disso, existe um foco nas causas feministas relacionadas às agricultoras familiares negras, 



26 
 

mas a questão da posse de terra e das condições do trabalhador negro rural fora das comunidades 

quilombolas ainda não foi suficientemente explorada. 

A maioria dos autores tende a abordar temas como a reforma agrária, o MST e 

movimentos sociais que buscam maior autonomia e acesso a recursos, bem como a produção 

orgânica na agricultura familiar. No entanto, esta pesquisa se distingue por abordar um aspecto 

não estudado no município de Cristina, analisando a questão moderna do racismo estrutural 

dentro de uma estrutura colonial observada em campo. 

A pesquisa questiona os modelos atuais de estruturas sociais que permanecem 

hegemônicos e revelam a dinâmica entre opressores e oprimidos. Destaca a falta de percepção 

e conhecimento entre os envolvidos, enfatizando que a mudança só é possível por meio da 

conscientização e ação. 

Tem-se como base teórico-conceitual da dissertação os diálogos com os pensamentos 

de autores que pesquisam as dinâmicas do desenvolvimento rural no Brasil, como por exemplo 

Navarro (2001), Pimenta (2020) e dessa partida é que se estabelece as reflexões sobre 

ruralidade, agricultura familiar, trabalho e acesso à terra da população rural negra do município 

de Cristina.  

Desse lugar de partida, não se perde de horizonte as apropriações teóricas trazidas nas 

disciplinas básicas do PPG-DTECS, tais como desenvolvimento (social, econômico e 

sustentável), desenvolvimento local, violência colonial, racismo e decolonialidade do poder. 

Estes marcos teóricos conceituais aparecem na articulação investigativa proposta sobre as 

condições de trabalho e acesso à terra da população negra rural. 

Interrelacionados com as questões do desenvolvimento rural no Brasil, o que se 

vislumbra é a existência de um espaço de debate sobre o desenvolvimento local/regional e 

estratégias associativas de participação com as demandas pela posse da terra, mecanismos de 

poder local em torno de uma estrutura social limitante à justiça distributiva a determinados tipos 

de pessoas. 

Mediante o contexto apresentado, problema que norteia esta Pesquisa é: Quais as 

condições de trabalho e acesso à terra da população negra rural de Cristina (MG)? Este 

questionamento abre um conjunto de problematizações que compõem às preocupações da 

pesquisa, quais sejam: as condições de trabalho; inserção socioeconômica e acesso à terra da 

população negra; superação do contexto histórico colonial local; contextual rural atual do 

município. 



27 
 

Nessa linha de preocupação, esta investigação traz como objetiva identificar as percepções de 

pessoas negras sobre suas condições de trabalho no município com base nas perspectivas de 

acesso à terra da população rural negra. De forma específica os objetivos são: a.) Conhecer o 

contexto histórico-local de Cristina (MG) no que diz respeito à posse da terra, principalmente 

de pessoas negras; b.) Compreender o contexto de trabalho rural geral do município; c.) 

Descrever o perfil socioeconômico e histórico da população rural local, com destaque para a 

questão racial. 

Para responder à pergunta e objetivos formulados, buscou-se estratégias metodológicas 

mais flexíveis que pudessem facilitar a aproximação com os agricultores e a população rural 

negra de Cristina. Num primeiro momento, evitou-se o uso de questionários ou perguntas que 

conduzissem a respostas desejáveis. Priorizei conversas dialógicas, abertas, que permitissem 

empatia e aproximações reais. Nessas trocas, cada expressão, hesitação ou lembrança foi 

cuidadosamente registrada no caderno de campo, onde os relatos eram descritos em detalhes,  

Após a essa aproximação, em um segundo momento, adiantei-me de maneira mais 

estruturada, já com perguntas em mãos, tanto com meios digitais, como reuniões online, fotos 

e gravações ou presenciais e anotações manuais, para envolver-me na pesquisa com pessoas e 

nos espaços, na promoção da escuta, retornando aos locais visitados e ampliando as conversas 

para temas sensíveis como terra, memória e relações raciais. Esse retorno permitiu que as 

pessoas se sentissem mais à vontade, compartilhando experiências que, em um primeiro 

contato, talvez permanecessem silenciadas. Foi nesse estágio que emergiram nuances 

importantes sobre pertencimento, identidade, religiosidades, conflitos e percepções do 

cotidiano rural. 

Já em um terceiro momento, realizei a organização e o cruzamento das informações 

obtidas nas conversas, nos registros de campo e nos documentos históricos. Essa etapa envolveu 

interpretar, comparar e identificar recorrências, tensões e lacunas nos relatos. Busquei 

compreender não apenas o que era dito, mas aquilo que se insinuava nas entrelinhas, gestos, 

silêncios, medos e marcas da memória individual e coletiva que estruturam a experiência negra 

no campo. 

Por fim, em um último momento, desenvolvi uma análise interpretativa que articulasse 

o material empírico aos referenciais teóricos da pesquisa. Esse movimento de retorno ao texto 

e aos autores permitiu situar as experiências narradas dentro de processos mais amplos, como 

o racismo fundiário, a formação histórica do território e os desafios do desenvolvimento rural. 



28 
 

Assim, teoria e campo dialogaram, iluminando as camadas profundas de desigualdade, 

resistência e pertencimento que atravessam o município de Cristina-MG. 

Portanto, a você querido leitor, que imersará nesta leitura, me reitero de que o que você 

lerá em cada palavra, há suor, há choro, há sentimentos, e há a expressão de pessoas reais que 

vivenciam suas lutas diárias, alguns muito exaustivas, outras libertadores, e outras silenciadas 

ou silenciosas. Entre palavras que oscilam da escrita acadêmica para a escrita quase que poética, 

sentimental, real, ancestral, que tem por propósito inspirar a todos os corpos e mentes à 

resistência e à luta. a organização desta dissertação acompanha o caminho que percorri para 

compreender, com profundidade, a relação entre terra, raça e ruralidade no município de 

Cristina-MG.  

Assim, o Capítulo 1 apresenta o percurso metodológico, descrevendo como a pesquisa 

se constituiu de maneira interdisciplinar, dialogando com diferentes áreas do conhecimento 

para dar conta da complexidade do tema. Nesse capítulo, explico aqui, os procedimentos 

utilizados para o levantamento de informações, a vivência da pesquisa de campo, bem como os 

métodos de análise que orientaram a interpretação dos dados. Também relato os caminhos e 

estratégias que foram se desenhando ao longo do processo, muitas vezes impulsionados pela 

própria realidade encontrada. 

O Capítulo 2 discute os aspectos da ruralidade brasileira, situando o leitor diante do 

cenário agrário do país e das marcas históricas que moldaram a distribuição da terra. Aqui, 

apresento a questão agrária no Brasil, as raízes e permanências do racismo fundiário e as formas 

pelas quais a terra se transforma em mecanismo de poder e exclusão. Além disso, reflito sobre 

como o desenvolvimento rural, a estrutura fundiária e as dinâmicas sociais se entrelaçam, 

afetando de maneira direta a vida das populações negras no campo. 

No Capítulo 3, a análise se direciona ao município de Cristina-MG, território que abriga 

as experiências investigadas. Eu inicio com um breve panorama histórico da cidade e, em 

seguida, aprofundo a compreensão do contexto rural e do perfil socioeconômico da população 

local. Este capítulo inclui também um relato de campo realizado no bairro Colônia, espaço 

marcado por memórias de dor e resistência, sentimentos, um lugar onde, simbolicamente, “a 

terra ainda chora baixinho”, revelando injustiças que atravessam gerações. 

Enquanto isso, o Capítulo 4 constitui a fundamentação teórica sobre as experiências 

negras no campo em Cristina, construídas a partir das entrevistas e diálogos estabelecidos com 

moradores da região. Nele, contextualizo teoricamente as discussões sobre posse de terra, as 

memórias da escravidão que ainda ecoam no presente, os vestígios de possíveis terras 



29 
 

quilombolas e as expressões do racismo fundiário, com autores de pensamentos decoloniais, de 

territorialidades, interdisciplinares e interseccionais. Também abordo os silêncios, medos, 

corporalidades e formas de subordinação que tornam a presença negra quase sempre invisível 

nas relações fundiárias, embora ela esteja ali, viva e pulsante. 

Por fim, o Capítulo 5 apresenta uma reflexão sobre as dinâmicas do trabalho rural e o 

acesso à terra, articulando os principais debates sobre desenvolvimento às perspectivas 

decoloniais do campo epistemológico. Esse capítulo busca ampliar o olhar para além das 

categorias tradicionais de análise, propondo uma compreensão que reconheça a potência dos 

saberes negros, a importância da justiça social e a urgência de romper com desigualdades 

historicamente enraizadas e uma reflexão de como me marcou esta dissertação. 

Encerro, portanto, ponderamentos nas considerações finais, possíveis perspectivas 

resultantes da pesquisa, assuntos que se tornaram e foram relevantes na mesma, e como esta 

pesquisa colabora para futuros trabalhos que tratam sobre as questões de desenvolvimento, e 

como sempre diz Pimenta, desenvolvimento, onde para haver desenvolvimento é necessário 

envolvimento. Acredito então, que políticas públicas e afirmativas só de desenvolverão por 

intermédio de pesquisas interseccionais, que realmente vism compreender o olhar do outro, do 

que resiste, de muitas formas e meios, mas está lá, resistindo e lutando, e esta pesquisa na 

produção de dados, dá escuta a essas vozes que coexistem nos espaços, principalmente, os 

negros do campo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 
 

CAPÍTULO 1. Percurso Metodológico 

 

Do ponto de vista metodológico, realizou-se um apanhado histórico sobre o trabalho 

atribuído à população negra rural da região, sem perder de horizonte temas correlacionados 

como agricultura, agricultura familiar, posse da terra, formas de trabalho (mão de obra, meia, 

entre outros). Para este procedimento inicial, além do registro histórico apontado, foi necessário 

a utilização de dados secundários extraídos do Censo Agropecuário do IBGE, como um 

sinalizador das questões sociais inerentes ao desenvolvimento e à inserção do negro na 

sociedade local. 

Para tanto, elegeu-se três caminhos a serem trilhados: a questão da interdisciplinaridade, 

os procedimentos de levantamento e de análise das informações registradas e capturadas em 

campo de pesquisa, a considerar que o PPG-DTECS está alocado na área de conhecimento 

interdisciplinar da CAPES e tem preocupações de entendimento da realidade regional para 

transformações e intervenções.  

 

1.1 Interdisciplinaridade da Pesquisa 
 

Esta pesquisa dialoga com diversas áreas de conhecimento, sem perder de horizontes os 

estudos sociais das Ciências e Tecnologias (CTS), em que pressupõe um alinhamento teórico-

conceitual com a linha de pesquisa Desenvolvimento e Sociedade do Programa de Pós-

Graduação em Desenvolvimento, Tecnologias e Sociedade (PPG-DTECS). Portanto, a partir 

das dinâmicas do trabalho rural e da posse da terra no município de Cristina, Sul de Minas 

Gerais, busca-se referências teorias e investigações de caráter reflexivo e crítico que discutiram 

o processo de inserção do povo negro nas diferentes localidades do Brasil. 

As contribuições da sociologia (imaginação sociológica de compreender a realidade 

social), explicitado por Mills (1982, p.14) “Talvez a distinção mais proveitosa usada pela 

imaginação sociológica seja a entre "as perturbações pessoais originadas no meio mais 

próximo" e "as questões públicas da estrutura social". Essa distinção é um instrumento essencial 

da imaginação sociológica e uma característica de todo trabalho clássico na ciência social”. 

Também se destaca a economia (as distintas formas de desenvolvimento e distribuição da 

riqueza) e as ciências políticas (as disputas de poder e força por meio da terra, refletidas em 

políticas, públicas ou privadas, de desenvolvimento), ambas concepções e áreas que podem ser 

discorridas por Karl Marx (2013) ao abordar as diferentes formas de desenvolvimento e 

distribuição da riqueza, além de discutir as disputas de poder e o papel da terra como meio de 



31 
 

controle econômico e social. Mills oferece uma abordagem sociológica crítica, enquanto Marx 

conecta a economia e a política às questões de desigualdade e poder.  

Desse ponto de partida, utiliza-se de técnicas de levantamento de informação presentes 

em estudos antropológicos (pesquisa e observação de campo com registros em caderno, 

fotográfico e imagens), respeitado os elementos da história e da geografia humana do município 

de Cristina-MG, especificamente nas relações interacionais dos familiares de agricultores 

negros. 

A leitura sobre as condições de trabalho e acesso à terra da população negra rural, 

proposição deste trabalho, impõe uma leitura de diversas áreas do conhecimento, como 

mencionado acima. Embora essa seja uma pesquisa isolada, compõe um conjunto de questões 

que precisam de olhares múltiplos presentes na sociologia, economia, ciências políticas, 

antropologia, história, geografia, como exemplo. Trata-se de um desafio que se apresenta desde 

a dificuldade teórica-conceitual de se encontrar uma centralidade de condução da leitura dos 

dados levantados. 

Ciente dessa limitação, vislumbra-se abrir diálogos com campos epistemológicos, 

teóricos e conceituais que aparentemente não se combinam ou que induz outros caminhos à 

pesquisa. Mas, enfrentar o desafio das questões do trabalho e da terra à população negra, mesmo 

em municípios de pequeno porte como o é Cristina, MG, implica em leituras teóricas associadas 

sobre racismo, violência, violência colonial, decolonialidade, entre outros. O desafio também é 

o de realizar uma articulação satisfatória que não promova um desvio ou desentendimento do 

problema e objetivos da pesquisa. 

Esta pesquisa assume a produção de conhecimento no âmbito das propostas qualitativas, 

com uma responsabilidade ética de partida com o cuidado no uso dos dados, no sentido de evitar 

constrangimentos a terceiros, pois a questão da posse da terra trata-se de tema delicado às 

dinâmicas do mundo rural. Ancora-se na argumentação de Heloisa Martins (2004) que aponta 

os limites e possibilidades das pesquisas qualitativas, mas, que partem da premissa do 

compromisso com valores éticos e respeito ao outro. 

Nessa linha, busca-se uma leitura da experiência ordinária com a posse da terra sem 

distanciamentos das interações sócio-históricas, socioeconômicas e socioculturais em Cristina. 

Não se desprezará o uso de dados numéricos. Contudo, estes serão utilizados como 

apontamentos ou indicativos para ênfases de argumentos, a considerar que “no mundo dos 

significados das ações e relações humanas, um lado não perceptível e não captável em equações, 

médias e estatísticas (Minayo, 2003, p. 22; Geertz, 2008). Conforme Geertz (2008, p.18) “Os 



32 
 

estudos constroem-se sobre outros estudos, não no sentido de que retomam onde outros 

deixaram, mas no sentido de que, melhor informados e mais bem conceitualizados, eles 

mergulham mais profundamente nas mesmas coisas.” 

Neste sentindo, na proposta de uma análise pautada também na visão de Geertz (2008), 

a autor ressalta que a credibilidade das interpretações antropológicas não depende da rigidez 

teórica ou da aparência de solidez lógica com que são apresentadas. Para ele, análises culturais 

excessivamente fechadas, impecáveis apenas em termos formais, acabam perdendo vitalidade 

porque não se sustentam na experiência real das pessoas. Então, quando o antropólogo se 

distancia do que as pessoas efetivamente dizem e fazem, como dos eventos concretos que 

compõem o cotidiano de uma comunidade, sua interpretação torna-se abstrata e vazia, incapaz 

de explicar o que realmente acontece naquele contexto social, o que não desejamos nesta 

pesquisa. 

De acordo com Geertz (2008, p.13), “Uma boa interpretação de qualquer coisa — um 

poema, uma pessoa, uma estória, um ritual, uma instituição, uma sociedade — leva-nos ao cerne 

do que nos propomos interpretar.” E caso isso não ocorra, “(...) nos conduz, ao contrário, a outra 

coisa — a uma admiração da sua própria elegância, da inteligência do seu autor ou das belezas 

da ordem euclidiana —, isso pode ter encantos intrínsecos, mas é algo muito diferente do que 

a tarefa que temos (...)” (Geertz, 2008, p.13). 

Assim, uma boa interpretação cultural deve conduzir o pesquisador ao núcleo do 

fenômeno estudado. Se, ao contrário, leva apenas à contemplação da elegância conceitual da 

teoria ou ao brilho intelectual do pesquisador, ela deixa de cumprir sua função. Portanto, nasce 

da antropologia interpretativa, que é princípio que utilizaremos, que consiste em explicar o 

significado das ações, rituais e instituições, e não produzir sistemas teóricos fechados, 

desconectados da vida social. 

Geertz (2008) também observa que o conhecimento antropológico não progride como 

uma ciência cumulativa, em que cada pesquisa acrescenta dados novos que se somam 

linearmente aos anteriores. Em vez disso, o avanço ocorre por “incursões sucessivas” sobre os 

mesmos temas: estudos posteriores retornam aos mesmos fenômenos culturais, mas com novas 

sensibilidades teóricas e novas perguntas. O conhecimento se aprofunda não porque se parte de 

verdades estabelecidas, mas porque cada pesquisa, melhor informada e teoricamente mais 

refinada, consegue “mergulhar” mais fundo no sentido das práticas e discursos sociais. 

Por isso, estudos antropológicos não se apoiam diretamente uns sobre os outros, como 

blocos que formam uma estrutura cumulativa; eles dialogam lateralmente, desafiando e sendo 



33 
 

desafiados pelos estudos anteriores. Progridem quando são mais incisivos e interpretativamente 

mais densos que seus predecessores. 

Ao afirmar que o etnógrafo “inscreve” o discurso social, Geertz chama atenção para o 

fato de que a etnografia transforma acontecimentos efêmeros, tais quais, falas, gestos, 

interações sociais, em registros que podem ser revisitados. Esse processo de inscrição não é 

apenas técnico, mas teórico: ao registrar um evento, o antropólogo o traduz e o interpreta, 

produzindo um texto que se torna a base sobre a qual outros pesquisadores poderão construir 

novas leituras e novos aprofundamentos (Geertz, 2008).  

Em conformidade, na linha da leitura qualitativa da realidade estudada, aposta-se, com 

base em Triviños (1987), que a fonte direta dos dados está perceptível quando o pesquisador 

desempenha o papel de levantamento das informações, as quais determinam a qualificação da 

análise. Portanto, aposta-se, ainda, numa abordagem descritiva dos fenômenos em destaque, 

em que se predispõe em detalhar minuciosamente os detalhes capturados em campo de 

pesquisa. 

Ao discutir a necessidade de interpretações antropológicas enraizadas na experiência 

concreta, Geertz (2008) dialoga profundamente com a perspectiva metodológica apresentada 

por Triviños (1987). Para Geertz, uma análise só é significativa quando permanece conectada 

ao que as pessoas realmente dizem e fazem em seu cotidiano, enquanto para Triviños (1987), a 

pesquisa qualitativa, especialmente no âmbito das ciências sociais, deve partir do mundo vivido 

para captar as significações que os sujeitos atribuem às suas experiências. Ambos convergem 

na crítica à produção de explicações distantes, excessivamente formais ou abstratas, que se 

afastam da realidade sociocultural dos grupos pesquisados. 

Triviños (1987) afirma que o pesquisador precisa construir a análise a partir de dados 

densos e situados, produzidos mediante convivência, entrevistas abertas e observação atenta. 

Essa concepção se aproxima diretamente da "descrição densa" geertziana: o significado de uma 

ação só pode ser compreendido quando inserido no tecido de relações sociais que a produz. No 

caso das famílias negras que vivem há gerações em regimes de meia, arrendamento ou ocupação 

histórica da terra, isso significa que suas narrativas (muitos não gostam desses termos, 

consideremos suas histórias e vicências) sobre pertencimento, trabalho e conflito fundiário não 

podem ser tratadas como informações isoladas, mas como expressões de uma trajetória 

construída dentro de uma estrutura marcada pelo racismo histórico e pela desigualdade agrária. 

Enquanto Geertz (2008) enfatiza que a antropologia não avança por acúmulo linear de 

dados, mas por “incursões sucessivas”, Triviños (1987) reforça que o processo interpretativo é 



34 
 

dialético e reconstrutivo, fruto de idas e vindas entre teoria, campo e reflexão. A análise 

qualitativa, para ele, não busca verdades definitivas, mas compreensões progressivamente mais 

profundas, produzidas por meio de aproximações sucessivas ao fenômeno estudado. Essa ideia 

se alinha ao entendimento geertziano de que cada estudo não substitui o anterior, mas o desafia 

e o refina, como ocorre nas pesquisas como esta, sobre territorialidade negra, racismo fundiário 

e permanência na terra. 

Além disso, Triviños (1987) destaca a importância da inscrição textual dos discursos, 

entendendo o relato escrito como parte constitutiva do processo interpretativo. Esse ponto ecoa 

diretamente a formulação de Geertz (2008) de que o etnógrafo “inscreve” o discurso social ao 

transformar acontecimentos efêmeros e falas situadas em registros capazes de serem revisitados 

e reanalisados. No âmbito desta pesquisa, registrar as falas de pessoas negras de Cristina-MG 

não é apenas documentar suas experiências, é conferir legitimidade e historicidade às suas 

histórias, e o que pode se tornar em escrevivências que, por muito tempo, foram invisibilizadas 

nas estruturas de poder que regulam o acesso à terra no Brasil. 

Sendo assim, ao aproximar Geertz (2208) e Triviños (1987), evidencia-se que a 

compreensão da posse da terra por pessoas negras exige uma metodologia comprometida com 

o cotidiano, o significado, a voz e a agência dos sujeitos, reconhecendo que é nesse 

entrelaçamento entre experiência vivida e interpretação rigorosa que se torna possível denunciar 

o racismo estrutural que atravessa o campo e compreender as formas de resistência, 

permanência e ancestralidade que sustentam suas relações com o território. 

 

1.2 Dos Procedimentos de Levantamento de Informações 

Explicitado o desafio da produção de conhecimento no campo interdisciplinar, dentro 

das possibilidades de desenvolvimento local, descreve-se as escolhas metodológicas, a 

considerar que também se efetivou uma pesquisa de campo por meio de técnicas de observação 

e entrevistas dialógicas, sem a preocupação de um roteiro predeterminado, mas com 

direcionamento às ênfases do problema e objetivos da pesquisa. Ressalta-se que a pesquisa foi 

realizada no período de março de 2023 a maio de 2025. 

Para uma percepção da história de Cristina-MG e a participação da construção nos 

negros da história, no dia 27 de julho de 2023, foi feita uma visita na cidade de Cristina-MG. 

Neste dia, foram coletadas informações sobre o município, uma vez que as informações online 

são poucas. Para tal, foram verificados três acervos: documentos da prefeitura, do museu e da 



35 
 

biblioteca. Os atendentes dos locais foram solícitos, tanto o guia turístico que estava na 

prefeitura, a atendente do museu e a bibliotecária, disponibilizando as informações necessárias, 

como livros e documentos. Sendo assim, procurou-se informações sobre o Desenvolvimento, 

Cultura, História e Agricultura.  

Além disso, foi possível verificar um livro chamado: "Cristina História", por Luiz 

Gonzaga Teixeira, cuja informações são desconhecidas. Este livro possui somente três 

exemplares, sendo dois para consulta, onde um se encontra no “Museu do Trem e Locomotiva”, 

localizado na Praça José Araújo Barros, s/n, Centro da cidade, Cristina MG; e o outro livro na 

“Biblioteca Pública Municipal Dom Marcos Barbosa”, no endereço Praça Santo Antônio, 28, 

Centro, 37476-000, Cristina, MG. O terceiro está em posse do Historiador e Secretário da 

Educação Marcelo Pereira Azevedo, para seu uso particular. Este livro, portanto, contém 

informações históricas, como registro de imagens, artefatos e documentos que registram a 

constituição do Município de Cristina- MG. Também, foram feitos registros fotográficos dos 

ambientes visitados, bem como de documentos e livros, vez que eles não poderiam ser retirados 

do local para cópia. Também foi encontrado um exemplar último à venda no site da Livraria 

Scriptum, edição usada em Sebo online, em 2025. 

Entrevistou-se os gestores da cidade Professor Marcelo Pereira Azevedo - Secretário da 

Educação de Cristina e Historiador; e Raimunda Gonçalves (Rai Gonçalves): Presidente do 

Conselho de Patrimônio Cultural de Cristina- MG, Presidente do arquivo Luiz Barcellos de 

Toledo, Presidente do Conselho da Criança e do Adolescente e Vice-presidente do Conselho de 

Turismo.  

Foi possível a aproximação com uma agricultora familiar negra, onde por meio das 

relações, e entrevistas gravadas e autorizadas, por intermédio da ferramenta Whatsapp, devido 

à facilidade do contato e comunicação, bem como a maneira de registro digital. Também 

disponibilizou aos entrevistados o termo de consentimento livre e esclarecido, sendo também 

autorizados no momento da gravação. 

Ao se analisar os resultados de entrevistas abertas qualitativas sobre o acesso de terra 

de pessoas negras, envolveu-se várias etapas estruturadas para garantir uma compreensão 

profunda e precisa das percepções, experiências e contextos dos participantes. Além disso, os 

participantes autorizaram a entrevista por meio da gravação dos áudios e fotos, com o aplicativo 

câmera e gravador do Celular J5 da Samsung e Xiaomi 12C 

No município de Cristina, foram realizadas visitas a diversos locais com o objetivo de 

coletar informações documentais e fotográficas. Inicialmente, o secretário municipal nos 



36 
 

atendeu, e após nos direcionou ao gestor da educação, historiador e também secretário de 

educação, o professor Marcelo. Além disso, foi realizada uma visita à Secretaria de Secretaria 

Municipal de Cultura Turismo e Meio Ambiente do município, porém, o responsável pelo setor 

estava ausente. Diante dessa situação, fomos recomendados a visitar o museu de Cristina, onde 

estaria disponível um livro contendo informações detalhadas sobre o município. 

Durante a visita ao museu, foram discutidos aspectos significativos da história de 

Cristina, como a importância da ferrovia e da Locomotiva n°423 do Museu do Trem, Figura 1, 

que são referências e patrimônio público da cidade. No entanto, para fins de entrevista, fomos 

informados de que o referido livro não estava acessível. Encontramos apenas três exemplares, 

sendo que um estava disponível na prefeitura, outro no museu, e o terceiro estava em posse do 

historiador Marcelo. 

 

Figura 1. (A) À esquerda Locomotiva n°423 do Museu do Trem e Cristina-MG e (B) à direita 

a Prefeitura Municipal de Cristina-MG. 
    A    B 

 
Fonte: arquivo pessoal. 

 

Após a visita ao museu, houve uma conversa com a gestora de cultura e patrimônio, 

Raimunda Gonçalves, também conhecida como Rai Gonçalves, para aprofundar o 

entendimento sobre os processos históricos de Cristina e explorar a possibilidade de 

intervenções por meio de entrevistas. Durante o diálogo, que é apresentado no Capítulo 2, foi 

possível compreender a ausência de agricultores familiares negros em posições de gestão ou 

chefia. A maioria dos agricultores familiares negros carece de autonomia, não possui acesso à 

terra e, em grande parte, trabalha como meeiros, arrendatários ou assalariados em 

estabelecimentos rurais, conforme relatado pelos gestores. 



37 
 

Dentro desta metodologia, primeiro, transcrevi as entrevistas gravadas, capturando cada 

palavra, pausa e ênfase, para garantir que nenhum detalhe importante fosse perdido. Em 

seguida, li atentamente todas as transcrições, fazendo anotações sobre temas ou pontos de 

interesse que surgiram e foram utilizados aplicativos online de transcrição, bem como, a própria 

ferramenta de voz do word de “ditar”. Depois, descobriu-se que o word 365 possui uma 

ferramenta de transcrição em seu menu, e fez-se uma revisão do material para verificar a 

correspondência dos áudios para uma melhor autenticidade. 

Contextualizei os achados dentro da história do acesso à terra por pessoas negras ou 

racismo fundiário, considerando fatores sociais, econômicos e políticos que influenciam essa 

questão. Comparei os resultados com estudos e teorias existentes sobre o tema, a identificar 

onde os achados corroboravam ou contrastavam com a literatura existente. Interpretei os 

resultados secundários e entrevistas com os gestores, a considerar o contexto de Cristina e 

dentro dessa proposta, propor novos debates para políticas públicas, práticas sociais e futuras 

pesquisas. Interessante pontuar que o trabalho se enquadra dentro dos 17 Objetivos de 

Desenvolvimento Sustentável (ODS) da ONU, o trabalho contempla as “ODS 10 – Redução 

das Desigualdades” e “ODS 1 – Erradicação da Pobreza”, em que em todos os eventos 

apresentados, foi uma questão notória. 

Com os agricultores em campo, com questões abertas que ainda serão realizadas, será 

utilizado o mesmo método de gravação e transcrição. Foi feita a análise a partir da perspectiva 

qualitativa e interpretativa pelo referencial teórico utilizado. 

Além disso, foi feita uma pesquisa de levantamento de dados secundários pelo IBGE, 

no site Sidra, de modo a verificar as posses de terras dos agricultores familiares negros, os 

dirigentes de estabelecimentos para compreender as relações de poder, quanto à autonomia dos 

negros rurais no desenvolvimento rural do município. 

Para o tratamento de dados, que foram coletados no período de abril de 2023 a julho de 

2025, que consistiu na elaboração de gráficos, compreensão das tabelas, elaboração de mapas 

geográficos e mapas conceituais, tratamento das fotografias, e contextualização dos resultados 

com o referencial teórico. 

Quando aos dados e informações levantadas, teve-se como foco às questões do trabalho 

rural e da posse de terras. Como estratégia utilizou-se da técnica de observação de campo para 

aproximação dos pesquisados, com a intenção de evitar estranhamentos ou constrangimentos. 

As primeiras impressões de campo foram necessárias para o início do levantamento de 

relatos e documentos sobre a história de Cristina. Entre os diálogos e as conversas informais 



38 
 

foram sendo reveladas a constituição das formas de organização e desenvolvimento dos 

munícipios, o que foi registrado em caderno de campo e catalogação de documentos da história 

local (livros e manuscritos, por exemplo). 

Na antropologia, a pesquisa qualitativa para esta metodologia é fundamental para a 

etnografia, que é a descrição detalhada das formas de vida e práticas culturais de um grupo 

específico. Antropólogos utilizam métodos como a observação participante, onde se inserem 

nas comunidades que estudam, vivendo e interagindo com os membros para entender suas 

perspectivas de dentro para fora. Conforme Danforth (1982, p.5): 

 

A antropologia implica, inevitavelmente, um encontro com o Outro Não raro, 

porém, a distância etnográfica que separa do Outro o leitor de textos 

antropológicos e o próprio antropólogo é rigidamente mantida e, às vezes, até 

artificialmente exagerada. Em muitos casos, esse distanciamento leva a uma 

concentração exclusiva no Outro como primitivo, bizarro e excêntrico. O 

abismo entre o "nós" conhecido e o "eles" exótico é um grande obstáculo à 

compreensão significativa do Outro, um obstáculo que só pode ser superado 

através de alguma, forma de participação no mundo do Outro. 

 

A antropologia, segundo Danforth (1982, p. 5), envolve inevitavelmente o encontro com 

o Outro. No entanto, muitas vezes, a "distância etnográfica" entre o antropólogo, o leitor de 

textos antropológicos e o Outro é mantida de maneira rígida ou artificialmente exagerada. Essa 

separação resulta, frequentemente, em uma visão do Outro como primitivo, bizarro e 

excêntrico. A oposição entre o "nós" familiar e o "eles" exótico dificulta a compreensão real do 

Outro. Para Danforth, esse obstáculo só pode ser superado por meio de alguma forma de 

participação no mundo do Outro. Já Geertz (1989, p. 20) descreve a etnografia como uma 

"descrição densa", caracterizada pela análise de múltiplas estruturas conceituais complexas, 

muitas vezes sobrepostas e interconectadas. Essas estruturas são, ao mesmo tempo, estranhas, 

irregulares e não explícitas. O desafio do etnógrafo é apreender essas complexidades e depois 

apresentá-las de maneira compreensível. Geertz compara a prática etnográfica à tentativa de ler 

um manuscrito antigo e desbotado, cheio de elipses, incoerências e interpretações subjetivas, o 

que exige uma construção cuidadosa de significados a partir de fragmentos incertos. 

 
(...) a etnografia é uma descrição densa. O que o etnógrafo enfrenta, de fato – 

a não ser quando (como deve fazer, naturalmente) está seguindo as rotinas 

mais automatizadas de coletar dados – é uma multiplicidade de estruturas 

conceptuais complexas, muitas delas sobrepostas ou amarradas umas às 

outras, que são simultaneamente estranhas, irregulares, inexplícitas, e que ele 

tem que, de alguma forma, primeiro apreender e depois apresentar (...) Fazer 

etnografia é como tentar ler (no sentido de “construir uma leitura de”) um 



39 
 

manuscrito estranho, desbotado, cheio de elipses, incoerências, emendas 

suspeitas e comentários tendenciosos (...) (Geertz, 1989, p.20) 

 

Ambos os autores acabam por abordar o desafio central da antropologia e da etnografia: 

a compreensão e representação do Outro. Danforth enfatiza a necessidade de participação para 

superar o distanciamento entre "nós" e "eles", enquanto Geertz destaca a complexidade 

envolvida em interpretar e descrever culturas de forma profunda e densa. 

Sob este olhar, o envolvimento direto permite aos pesquisadores captarem as sutilezas 

das culturas estudadas, oferecendo uma visão rica e contextualizada que vai além do que os 

dados quantitativos poderiam revelar. As entrevistas abertas são amplamente usadas na 

antropologia para captar as vozes dos participantes. Conforme Silva (2000, p.32), do ponto da 

antropologia, o trabalho de campo desempenha um papel fundamental no desenvolvimento das 

etnografias, o que leva, muitas vezes, os grupos estudados a serem vistos como o "capital" do 

antropólogo ou sua "rede de campo". Essa rede consiste nas relações sociais que o pesquisador 

estabelece com as pessoas estudadas, o que possibilita a realização da pesquisa etnográfica. A 

construção dessa rede demanda tempo e paciência: é necessário acessar o grupo, familiarizar-

se com ele, enfrentar desafios, aprender suas regras através da experiência, até que se crie um 

ambiente de confiança mútua e colaboração. Em conformidade com o autor, Birman (2002) 

destaca a importância de tais relações antropológicas, bem como, as influências que podem ser 

estabelecidas, pois “as formas de objetivação são "contaminadas" pelas mais variadas 

circunstâncias: expectativas, conhecimentos, redes de pertencimento, intenções, exigências, 

estatutos sociais, projetos políticos, ideológicos dos antropólogos e também dos seus 

pesquisados”. 

Essas entrevistas permitem que os indivíduos expressem suas histórias e experiências 

em seus próprios termos, fornecendo dados qualitativos valiosos que refletem suas realidades e 

significados culturais. A análise dessas narrativas possibilita aos antropólogos identificarem 

padrões, temas e significados subjacentes às práticas culturais e sociais (Haguette, 1992). Para 

tanto, “os métodos qualitativos enfatizam as especificidades de um fenômeno em termos de 

suas origens e de sua razão de ser” (Haguette, 1992, p. 63). 

Embora a pesquisa qualitativa seja extremamente valiosa, ela enfrenta algumas críticas 

e desafios, dá-se ao fato de sua subjetividade, limitação de amostra e dificuldade de 

generalização (Palazzo e Diez-Garcia, 2021). Ferreira (2015) aborda sobre as vantagens e 

desvantagens sobre a pesquisa qualitativa, que oferece ao pesquisador a oportunidade de 

mergulhar nas experiências e percepções dos entrevistados, permitindo uma interpretação mais 

profunda da realidade social. Diferente dos métodos quantitativos, que focam em números e 



40 
 

estatísticas, a abordagem qualitativa se debruça sobre as subjetividades das ações humanas, o 

que a torna especialmente útil quando queremos entender os porquês por trás dos 

comportamentos e das atitudes das pessoas. Dessa forma, ela vai além das estruturas rígidas e 

revela as motivações e significados que os indivíduos atribuem às suas ações e contextos. 

Uma das grandes vantagens da pesquisa qualitativa é justamente essa capacidade de 

capturar as especificidades de um fenômeno em seu contexto, explorando as origens e razões 

que o sustentam. Isso é fundamental quando lidamos com questões complexas, onde as 

respostas não podem ser reduzidas a números, mas precisam de uma análise mais rica e 

detalhada. A pesquisa qualitativa também proporciona uma relação mais próxima com os 

participantes, permitindo que o pesquisador compreenda de forma mais completa as 

dificuldades, as atitudes e as vivências dos sujeitos envolvidos “O treinamento em pesquisa 

qualitativa envolve a aquisição de técnicas utilizadas para construir um bom relacionamento 

com os participantes, o que permite a geração de bons dados de pesquisa.” (Palazzo e Diez-

Garcia, 2021, s.p.). Haguette complementa que a pesquisa qualitativa “(...) fornece uma 

compreensão profunda de certos fenômenos sociais apoiados no pressuposto da maior 

relevância do aspecto subjetivo da ação social face à configuração das estruturas societais” 

(Haguette, 1992, p. 63). 

Entretanto, essa abordagem não está isenta de desafios. Por ser altamente interpretativa 

e subjetiva, os resultados podem ser difíceis de generalizar para outros contextos. O que é 

descoberto em uma pesquisa qualitativa costuma estar intimamente relacionado com o contexto 

específico em que foi realizada, o que limita a extrapolação de suas conclusões. Além disso, 

esse tipo de pesquisa exige um investimento maior de tempo e atenção, já que o pesquisador 

precisa estar profundamente imerso no processo e nos dados coletados. 

Portanto, a pesquisa qualitativa tem um enorme potencial para desvendar as camadas 

mais complexas dos fenômenos sociais, mas é preciso estar ciente de suas limitações em termos 

de aplicabilidade mais ampla e do rigor necessário para sua execução. A capacidade de 

equilibrar esses fatores é o que torna essa abordagem tão valiosa e, ao mesmo tempo, 

desafiadora. Uma crítica comum é a questão da representatividade e a dificuldade de generalizar 

os resultados obtidos a partir de amostras pequenas e não aleatórias. Outro desafio é a 

subjetividade inerente ao envolvimento do pesquisador com os participantes, que pode 

influenciar a interpretação dos dados. No entanto, essas críticas são também um ponto de força 

da pesquisa qualitativa, pois a subjetividade e a proximidade com o campo de estudo permitem 

uma compreensão mais rica e detalhada dos fenômenos sociais. Além disso, a reflexividade — 



41 
 

a consciência crítica do pesquisador sobre seu papel no processo de pesquisa — é uma prática 

comum que ajuda a mitigar esses desafios. 

A pesquisa qualitativa também levanta importantes questões éticas, especialmente 

relacionadas ao consentimento informado e à confidencialidade dos participantes. A natureza 

íntima e pessoal dos dados coletados exige que os pesquisadores abordem essas questões com 

sensibilidade e rigor ético, garantindo que os direitos e o bem-estar dos participantes sejam 

protegidos. Em suma, a pesquisa qualitativa é indispensável tanto na antropologia quanto nas 

ciências sociais, oferecendo insights profundos e contextualmente ricos sobre a vida humana. 

Ela permite aos pesquisadores explorarem e compreender as complexidades e as diversidades 

das experiências humanas de maneira que os métodos quantitativos não conseguem alcançar. 

Apesar dos desafios e críticas, sua contribuição para o conhecimento sociológico e 

antropológico é inestimável, promovendo um entendimento mais holístico e humano das 

sociedades. 

Baseando nesta perspectiva da pesquisa qualitativa, a princípio, fez-se uma entrevista 

prévia com os gestores da região, bem como agricultores, para a promoção de relação e 

interação, para uma maior proximidade, com uma boa acolhida. A intenção é fazer várias visitas 

para proximidade, com objetivo de observação e entrevistas abertas e gravadas. Devido ao fato 

de ser uma pesquisa com ambos os assuntos polêmicos: raça e terra, optou-se por não se utilizar 

o comitê de ética, para não democratizar as relações e acabar por perder momentos importantes 

da pesquisa 

A coleta de dados de uma entrevista aberta (Ribeiro, 2021) em pesquisa qualitativa 

envolve uma série de etapas cuidadosas para garantir a eficácia e a ética do processo. Começou-

se a definir claramente os objetivos da pesquisa. Foram selecionados participantes adequados, 

levando em consideração critérios relevantes para o estudo, como idade, gênero e experiência, 

de preferência agricultores rurais negros, que trabalham em fazendas ou em bairros que foram 

fazendas e se encontram em situações coloniais. 

1. 3 Pesquisa de Campo 

Para a pesquisa de campo, observou-se o ambiente de forma cuidadosa e detalhada, 

buscou-se evidências que complementem as entrevistas e ofereçam uma visão mais ampla da 

realidade dos agricultores negros em Cristina (MG). A observação na Pesquisa de Campo 

contou com as seguintes estruturas: Condições de Trabalho e Moradia; Distribuição da Terra; 



42 
 

Relações Sociais; Participação na Comunidade; e Resquícios Históricos e Culturais. Para tanto 

Utilizou-se um Roteiro previamente elaborado disponível nos Anexos dessa dissertação. 

Foram realizadas reuniões em Cristina-MG, no dia 14 de dezembro de 2025, no bairro 

Colônia; nos dias 03 e 04 de maio de 2025; e no dia 24 de maio na Fazenda Amarela do bairro 

Colônia. Nestas entrevistas foi possível entrevistar Mariana de Castro Pereira, agricultora 

aposentada, de 64 anos; Maria Aparecida da Silva, 48 anos agricultora familiar atualmente 

registrada, vice-presidente da Associação Comunitária Rural dos Moradores da Colônia e 

mestranda na UNIFEI no programa de Pós-Graduação DTECS; e Carlos José da Silva, servidor 

público na prefeitura municipal de Cristina, todos por sua vez, negros e moradores do bairro 

Colônia em Cristina-MG. Revelam camadas profundas da relação entre terra, trabalho e 

identidade racial. 

Durante a pesquisa, observou-se as condições de trabalho e moradia dos agricultores 

negros no município de Cristina. As casas onde essas famílias viviam apresentaram-se, em sua 

maioria, como construções simples, muitas vezes marcadas pela precariedade, com ausência de 

saneamento básico, eletricidade irregular ou materiais de construção de baixa qualidade. Nas 

fazendas, registraram-se também as condições de trabalho. Verificou-se que, em diversos casos, 

os equipamentos utilizados eram rudimentares, com pouco ou nenhum acesso a ferramentas 

modernas ou adequadas ao tipo de atividade desempenhada. Quanto ao deslocamento até os 

locais de trabalho, constatou-se que os trabalhadores, em geral, não contavam com transporte 

fornecido pelos empregadores, sendo comum percorrerem longas distâncias a pé. 

No que diz respeito à distribuição da terra, identificou-se que as propriedades analisadas 

apresentavam grandes contrastes em sua extensão. As fazendas pertencentes a famílias brancas 

eram, majoritariamente, grandes e bem estruturadas, enquanto as famílias negras, quando 

possuíam algum pedaço de terra, dispunham apenas de pequenas áreas. Em muitos casos, essas 

famílias não detinham a posse formal da terra e dependiam do trabalho nas fazendas maiores. 

Mesmo assim, notaram-se sinais de cultivo familiar, como hortas e pequenas lavouras, voltadas 

sobretudo para a subsistência. 

As relações sociais observadas entre os trabalhadores negros e seus empregadores 

brancos evidenciaram hierarquias marcantes. Houve situações de distanciamento social, em que 

os laços entre os grupos eram claramente desiguais, refletindo estruturas de poder herdadas de 

um passado escravista. Contudo, também foram registradas formas de solidariedade e 

cooperação entre os próprios trabalhadores negros, por meio de trocas de serviços, ajuda mútua 

e pequenas organizações comunitárias informais. 



43 
 

No aspecto da participação comunitária, notou-se a presença de trabalhadores negros 

em atividades sociais e culturais do município, embora sua inserção política fosse limitada. 

Verificou-se também que existiam espaços comunitários frequentados majoritariamente por 

negros, como bairros periféricos, festas populares e algumas associações de moradores. As 

áreas habitadas por essas populações contrastavam visivelmente com os bairros de maioria 

branca, tanto em infraestrutura quanto em acesso a serviços públicos. 

Por fim, procurou-se identificar resquícios históricos e culturais ligados à presença 

negra no território. Foram localizados nomes de lugares e práticas tradicionais que remetiam à 

história da população negra da região. No entanto, constatou-se que a memória da escravidão e 

da contribuição negra para a formação local encontrava-se, em grande parte, apagada ou pouco 

valorizada. Monumentos e marcos históricos alusivos a essa trajetória eram escassos, sugerindo 

um processo contínuo de invisibilização cultural. 

Devido à estrutura da abordagem qualitativa, com questões abertas, pensou-se na 

possibilidade da não utilização de roteiro. Porém, consideramos importante um o roteiro que 

direcionasse as questões dentro dos objetivos da pesquisa, elaborando perguntas abertas que 

permitiam aos participantes responderem de maneira ampla e detalhada. Estes procedimentos 

foram aplicados após as sugestões da banca de qualificação, pois até o presente momento os 

esforços de campo foram voltados para aproximações, acolhimentos e observações, certo de 

que as entrevistas com os agricultores negros aconteceriam com a qualificação teórica e o 

amadurecimento da proposição elaborada pela pesquisadora. 

Na hora de conduzir a entrevista, foi proposto um ambiente propício ao diálogo, com 

flexibilidade e escuta ativa para adaptar o roteiro conforme necessário. Os dados coletados 

foram registrados de forma precisa, por meio de anotações detalhadas, gravação de áudio, 

gravação de vídeo, registros fotográficos, tendo todo cuidado e respeito à confidencialidade e 

o consentimento informado dos participantes. 

Após a entrevista, os dados foram analisados, por meio da transcrição das gravações, 

como a transcrição via meet e via ferramenta de transcrição word 360, tratamento das fotos e 

curadoria, elaboração de mapas via PowerPoint e PiscArts. A análise de dados envolveu a 

interpretação de significados que assumirá uma forma descritiva, interpretativa e qualitativa. 

Ao final, foram realizadas várias reflexões sobre questões éticas, como a 

confidencialidade dos participantes e minha própria influência como entrevistador, de modo a 

colaborar para uma abordagem ética e reflexiva em todo o processo. Após essas etapas da 



44 
 

pesquisa qualitativa, foram analisados os resultados e fundamentados através do referencial 

teórico. 

1.4 Dos Procedimentos de Análise 

Investiga-se os ambientes rurais do município de Cristina, em especial os distintos 

processos de inserção da população negra com a devida ênfase no trabalho e na posse da terra. 

Na proposição, busca-se a identificação das condições de trabalho em que se deram no 

município com base nas perspectivas de acesso à terra da população rural negra. Para tanto, há 

que se buscar também um determinado conhecimento sobre o contexto histórico, rural e 

organizativo do município, o que implica na leitura dos desdobramentos das concepções de 

desenvolvimento experimentadas no município. 

 

Análise Qualitativa dos Resultados: 

1. Transcrição e Organização dos Dados: 

Após realizar as entrevistas, as gravações serão transcritas pela ferramenta de 

transcrição do próprio Word 365, com um resumo detalhado do que foi dito, mesmo que sejam 

conversas informais. Será organizado as observações feitas no campo, anotando as condições 

observadas e os aspectos relacionados ao ambiente e às interações sociais. 

 

2. Codificação e Categorização: 

Serão identificados os temas centrais que surgiram nas entrevistas e observações. Por 

exemplo, podem ser temas como posse de terra, condições de trabalho, resquícios da 

escravidão, desigualdade racial, participação política, etc. Após isso, serão codificados os 

dados de forma a agrupar as falas ou observações de campo sob esses temas. Por exemplo, todas 

as falas que mencionam dificuldades de posse de terra seriam agrupadas em um mesmo código. 

 

3. Análise Comparativa: 

Serão comparados os diferentes temas entre os entrevistados e os locais observados. Se 

há diferenças claras entre a realidade das famílias negras e brancas e como essas realidades se 

manifestam na prática. Nesta perspectiva, serão observados padrões ou contradições entre o que 

foi dito nas entrevistas e o que se observou no campo. Por exemplo, se alguém disser que a vida 

nas fazendas é boa, mas foi observado sinais de precariedade, esse contraste pode ser analisado. 

 



45 
 

4. Interpretação Crítica: 

Busquei interpretar os significados sociais e históricos desses dados. Em como as 

dificuldades de posse de terra estão ligadas ao passado escravocrata da região e que fatores 

explicam a exclusão política da população negra na cidade. Será relacionado os resultados com 

a teoria Decolonial e de Ruralidade. Como, por exemplo, a exclusão da posse de terra com a 

continuidade do racismo estrutural. Após a análise dos temas, forma sintetizados os principais 

achados da sua pesquisa, de forma a responder às perguntas centrais da sua pesquisa e dando 

destaque ao que foi mais relevante para entender a situação da população negra em Cristina. 

O conjunto de informações levantadas por meio dos instrumentos de pesquisa utilizados 

será analisada dentro dos limites de estudos reflexivos e críticos sobre a posse da terra no Brasil, 

bem como uma tentativa de aproximação com a epistemologia decolonial (Grosfoguel, 2007; 

Quijano, 2000) que apresenta uma possibilidade de leitura da violência colonial luso-brasileira, 

a qual pode ter seus rebatimentos nas dinâmicas da terra em Cristina. 

1.5 Caminhos e Estratégias 

Acredita-se que os caminhos e as estratégias apontadas acima trouxeram uma resposta 

plausível à pergunta, origem da pesquisa. Tais escolhas apresentam um trajeto significativo para 

a análise, interpretação e descrição das informações levantadas em campo, as quais serão 

cotejadas e sobrepostas com os documentos, números, imagens e história de constituição do 

município. 

Por esta expectativa, este trabalho trata-se o tema em três capítulos. O primeiro discutiu 

as relações do desenvolvimento privilegiado em nosso país com as dinâmicas da ruralidade 

brasileira, em que de pronto se inscrevem as questões do agrário, da terra, da posse e de outros 

elementos que compõem a realidade da formação social da sociedade. O segundo, com a devida 

ênfase, discutiu a realidade sócio-histórica do município de Cristina, sem perder de horizonte 

elementos socioeconômicos, históricos, saberes, vivências, experiências, ancestralidades e de 

desenvolvimento. Por fim, no terceiro capítulo, propõe-se o entendimento das dinâmicas do 

trabalho rural e o acesso à terra empregados no município e seus reflexos à população negra. 

 

 

 

 

 



46 
 

CAPÍTULO 2 – Desenvolvimento: aspectos da ruralidade brasileira 

Neste capítulo, abertura das discussões teóricas privilegiadas na construção dissertativa, 

apresenta-se uma possibilidade interpretativa sobre “desenvolvimento” e do “desenvolvimento 

local”, tendo como referência a ruralidade e como finalidade a realidade sócio-histórica 

brasileira entorno da questão agrária, do trabalho rural e da posse da terra, tudo centralizado na 

inserção social do povo negro nesses espaços. Conforme Abromavay (2000, p.5) “Ruralidade 

é um conceito de natureza territorial e não setorial. Em muitos países — entre eles o Brasil —, 

o rural é definido de tal forma que o associa imediatamente a precariedade e carência.” 

Quando pretende-se dialogar a visão teórica sobre Ruralidade com a questão da posse 

de terras de pessoas negras, envolve compreender como os conceitos relacionados ao espaço 

rural se conectam às dinâmicas históricas e sociais que moldaram a relação dessa população 

com a terra no Brasil. Conforme Alves (2023), a ruralidade, dentro de uma perspectiva 

sociológica, não se restringe apenas ao espaço geográfico; ela abrange também as interações 

sociais, culturais e econômicas que ocorrem nesse meio, bem como as dinâmicas de poder e os 

modos de vida que nele se estabelecem. O autor destaca que existem duas maneiras de 

interpretação dentro da perspectiva da Ruralidade na “concepção cultural na geografia, pelo 

viés materialista de base dialética, ou pelo modo humanista de base fenomenológica, cabendo 

ao pesquisador adotar o método que contemple sua realidade e sua visão ideológica” (Alves, 

2023, p. 98). Nesse contexto, o espaço rural é entendido como um local de relações sociais, 

onde a posse de terra, os modos de produção e a identidade cultural desempenham papéis 

centrais. 

Ao abordar a posse de terras por pessoas negras, torna-se evidente o impacto que o 

legado histórico da escravidão e o racismo estrutural exerceram sobre a inserção dessa 

população no campo. Após a abolição da escravatura, negros e negras foram sistematicamente 

excluídos das políticas de acesso à terra, o que os impediu de participar de maneira equitativa 

do desenvolvimento rural, perpetuando desigualdades sociais e econômicas. De acordo com 

Menegat e Balbino (2015, p.342) “A desqualificação dos traços dos negros passa a ser 

fundamental para selecionar a fração da população que não terá acesso legal à terra, bem como, 

aos empregos do mercado formal”. Em vez de promover a redistribuição de terras, o Brasil viu 

o fortalecimento do latifúndio, um modelo de grandes propriedades que excluía ex-escravizados 

e os forçava a trabalhos precarizados, como o arrendamento ou o trabalho temporário, ou ainda 

à migração para as áreas urbanas. 



47 
 

Por exemplo: a Lei de Terras (1850) impedia que os negros se tornassem 

donos de terras, como vinha ocorrendo com os colonizadores. A partir dessa 

lei, só poderia ter acesso à terra quem a comprasse. Isso também colaborou 

para empurrar cada vez mais a população negra, no período pós-abolição, para 

o que hoje conhecemos como favelas (Menezes, 2010, p.26). 

 

Entretanto, é importante destacar que o espaço rural também foi, e continua sendo, um 

local de resistência para a população negra. Comunidades quilombolas, por exemplo, são 

símbolos dessa luta histórica. Esses territórios representam não apenas refúgios físicos, mas 

também espaços de preservação cultural, onde práticas ancestrais de cultivo e convivência 

comunitária são mantidas. Mesmo assim, essas comunidades ainda enfrentam longas batalhas 

pelo reconhecimento legal de suas terras, mesmo após a Constituição de 1988, que garantiu o 

direito à titulação dessas áreas, pois no final das contas, “O preconceito racial determinou, para 

os negros, o pior lugar seja na estrutura produtiva ou no território.” (Balbino e Menegat, 2015, 

p.237). 

Dentro das teorias sobre ruralidade, o território é compreendido como um espaço que 

ultrapassa a dimensão econômica, constituindo-se como um local de identidade e 

pertencimento. Para as populações negras, reivindicação pela terra encontra-se profundamente 

articulada à preservação de sua identidade cultural e modos de vida, que foram historicamente 

marginalizados e desvalorizados. Conforme Balbino e Menegat (2015):  

 

Da mesma forma, no final da escravidão, numerosos negros já se encontravam 

impedidos formalmente do acesso à propriedade de terras, principal meio de 

subsistência. As senzalas e os mocambos eram o único referencial de moradia 

para os cativos. A partir da abolição, nem sequer estas indignas formas de 

habitação estavam asseguradas. Assim, grande parte dos libertos retornaram 

ou permaneceram nas suas antigas fazendas. (Balbino e Menegat, 2015, 

p.341). 

 

O espaço rural, nesse contexto, torna-se um local de resistência contra o processo 

contínuo de expropriação e invisibilização promovido pelo racismo estrutural. Além disso, as 

teorias contemporâneas de ruralidade destacam a necessidade de uma distribuição justa da terra 

para o desenvolvimento rural sustentável e equitativo. No Brasil, a concentração fundiária 

continua sendo um grande desafio, com a posse de terras fortemente concentrada nas mãos de 

uma pequena elite. A população negra, em particular, enfrenta dificuldades para acessar 

programas de reforma agrária e crédito rural, perpetuando as desigualdades no campo. 

Desse lugar, propõe-se uma reflexão do processo agrária experimentado no Brasil com 

seus rebatimentos nas dinâmicas sobre a terra, a posse e a propriedade no meio rural. Em linha 

de argumentação, a partir da literatura estudada, três temas merecem destaque: a) a questão 



48 
 

agrária; b) terra e o racismo fundiário; c) desenvolvimento rural. Todos os temas anunciados 

serão mediados sem uma escolha teórica determinada, visto que teorizações enfatizam ora o 

campo da reflexão crítica, ora na perspectiva decolonial e ora na descrição dos fatos.  

 2.1 A questão agrária no Brasil 

Discorrer sobre a questão agrária e o mundo rural no Brasil, engloba debates políticos e 

teóricos que envolvem lutas e antagonismos. Dentro destas polarizações, certas esferas da 

sociedade comparam tais movimentos com viés ideológico a partidos e não como uma ação 

coletiva. Talvez seja esta uma forma de manipular as massas, “dividir para conquistar” (divide 

et impera), frase do Imperador Romano Júlio César, que surte um real sentido, quando se 

compreende que quando há divisão da população, como “subdesenvolvidos” e 

“desenvolvidos”, assim, torna-se evidente quem é dominador e quem está sendo dominado. 

Certo, que se troca o termo “subdesenvolvidos” para “em desenvolvimento” simplesmente com 

o propósito de mascarar a estrutura hegemônica.  

Delgado (1985) trata do desenvolvimento econômico da agricultura brasileira entre os 

anos 1965-1985, abordando os aspectos históricos desse processo, em que houve uma mudança 

significativa na estrutura econômica, com transformações no conjunto da sociedade, cujo 

projeto de desenvolvimento foi nominado de “modernização conservadora”; ele trata também 

do desenvolvimento do capital financeiro na agricultura, fazendo uma análise da articulação do 

sistema de crédito com o grande capital (integração de capitais).  

Na pesquisa de Delgado (1985), vislumbram-se algumas características gerais do estilo 

de desenvolvimento da agricultura brasileira a partir de meados da década de 1960, que podem 

ser ressaltadas:  

1) o processo de urbanização e o crescimento do comércio exterior determinaram o 

ritmo e a forma da modernização agropecuária;  

2) sistema financeiro concebido para induzir as mudanças técnicas;  

3) associação dos grupos sociais (grande capital, Estado e proprietários rurais) reunidos 

no processo de modernização;  

4) onipresença do Estado na regulação das novas condições de reprodução do capital na 

agricultura;  

5) a política monetária propiciando a alavancagem de fundos para financiar o 

desenvolvimento rural (com seu auge e crise do Sistema Nacional de Crédito Rural) e com a 

consequente crise do chamado complexo agroindustrial;  



49 
 

6) aprofundamento das relações de integração técnica agricultura-indústria, a montante 

e a jusante; e, 

7) transformação do mercado de terras num ramo específico do mercado financeiro.  

Esta compressão da estrutura agrária na História, em como ela se estabeleceu no Brasil, 

ainda se faz necessário conceituar e contextualizar, nos termos de Delgado (2017), o qual ainda 

se deve questionar as relações de posse, o uso da terra e dos direitos da propriedade, tanto 

juridicamente quanto socioeconomicamente. 

Esse movimento de questionamento de aplica na perspectiva racial, devido à essas lutas 

sociais estarem intimamente interligadas, onde os mais afetados foram os negros e os povos 

originários. Em outros termos, “[...] do regime fundiário colonial (das sesmarias) ao regime da 

Lei de Terras (1850) a história econômica e social do País nos dá conta de forte conflituosidade, 

principalmente contra as populações originárias.” (Delgado, 2017, p.15).  

Do ponto de vista da história, em 1850 foi criada a propriedade da terra, através da Lei 

de Terras, ficando proibidas as aquisições de terras devolutas por outro título que não fosse o 

de compra. Essa proibição ia exatamente contra os camponeses da época, que se deslocavam 

para áreas ainda não concedidas por sesmarias aos fazendeiros, abrindo então suas posses.  

A Lei de Terras transformava as terras devolutas em terras do Estado, e os camponeses 

que chegassem depois dela ou aqueles que não tiveram suas posses legitimadas em 1850, 

sujeitavam-se a trabalhar para uma grande fazenda, e acumulando quantidade de dinheiro 

pudesse comprar um pedaço de terra. Esse esquema liberta o camponês da grande propriedade 

ao mesmo tempo em que o subjuga a ela e, com o fim da escravidão em 1889, o senhor de 

escravizados se transforma em senhor de terras, e a terra, um objeto de disputa.  

Na realidade posta na primeira constituição da República (1891), as terras devolutas são 

transferidas para os estados e colocadas nas mãos das oligarquias regionais, que passam a 

conceder terras, começando as transferências maciças de terras para grandes fazendeiros e 

empresas de colonização interessadas na especulação imobiliária. (Martins, 2022). 

No entendimento de Delgado (2017), a estrutura agrária só sofrerá por significativas 

mudanças nos anos 60 do século XX. Contudo, quando houve a cogitação de possíveis 

mudanças, houve também o Golpe Militar de 1964, mas com um discurso de “modernização 

conservadora da agricultura”, tal como a promulgação de um novo regime jurídico agrário com 

“Estatuto de Terra”.  

A promulgação da Constituição de 1988, sinalizando o fim do regime de exceção 

implementado em 1964, aponta para uma reformulação das políticas agrárias com a junção de 



50 
 

princípios jurídicos da função social e ambiental de propriedade da terra (Delgado, 2017). Na 

leitura do autor supracitado, avançamos pouco e, nos dias atuais, a terra continua 

mercantilizada, sendo Reforma Agrária distante de ser estabelecida, posto que há 

intencionalidades capitalistas que movimentam tais interesses principalmente econômicos de 

políticas dominantes. 

A cerne dos movimentos agrários brasileiros que permeia é que a questão agrária e a 

reforma agrária estão vinculadas, e são decorrentes de condição estrutural que ainda insiste em 

resistir para uma dominação hegemônica e controle de capital, resultando a uma má distribuição 

de terras, propriedades, bens, entre outros. Delgado (2017) aponta tais aspectos como 

“mercadorização” dos espaços territoriais do agronegócio.  

O autor ainda aponta duas principais mudanças substanciais, que ainda que 

contraditórias, foram implementadas na estrutura agrária brasileira, durante o regime militar: 

ao que constitui a primeira, uma modificação formal do direito de propriedade fundiária rural, 

a partir da Constituição de 1988, a priorizar função social e ambiental (Art. 5, XXIII e Art. 

186); bem como, a proteção dos direitos territoriais das comunidades quilombolas (Ato das 

Disposições Constitucionais Transitórias - Artigo 68) e dos povos indígenas (Artigo 231).  

A segunda mudança, apontada por Delgado (2017), foi evidenciada devido a um novo 

ciclo na economia política, a partir dos anos 2000, por meio da reestruturação da economia 

política pautada agora no agronegócio, sendo está uma estratégia explícita de apropriação da 

renda e da riqueza fundiária, com ênfase na "mercadorização" dos espaços territoriais. 

Distante da função social da terra, estabelecida na CF, ocorre a valorização dos títulos 

de propriedade territorial no decorrer do processo de desenvolvimento econômico converte 

esses títulos em ativos financeiros avaliados pelo mesmo cálculo capitalista que determina 

preços de demais títulos de renda (terra como mercadoria). O mercado de terras passa a se 

constituir um ramo especial do sistema financeiro, em que o ativo título de propriedade de terras 

passa a ser procurado como reserva de valor na carteira de ativos das empresas, além de ser um 

meio para o acesso ao crédito subsidiado no mercado monetário.  

Dentro desse circuito, a terra é usada como proteção contra a inflação e a rentabilidade 

dela torna-se independente do investimento produtivo. O crescimento do preço da terra, que 

aconteceu durante toda a década de 1970, fez com que uma crescente massa de capitais fosse 

parar no mercado de terras, sem que houvesse um investimento produtivo. O mercado de terras 

entra, assim, na esfera de interesse da negociação financeira em geral, tanto pela facilidade de 



51 
 

contrair dívida em condições especiais no mercado monetário, como pela valorização autônoma 

do título de propriedade. (Delgado, 1985). 

O que se observa aqui, é que tais medidas ainda que sejam mudanças colaborativas, 

ainda não são suficientes para uma melhoria efetiva, sendo que a primeira, por exemplo, ainda 

que com uma função social e ambiental ainda necessite da implementação de normas 

regulamentares de política agrária e das práticas administrativas públicas. Na ausência dessas 

medidas, os princípios e diretrizes constitucionais se tornam ineficazes.  

Nesta vertente, ao observar a segunda mudança que estão vinculadas a ações tanto do 

setor público quanto do privado, na promoção enganosa de supervalorização da renda e da 

riqueza fundiária, condicionam a apropriação e a concentração de terras. O autor aponta que 

isso ocorre em meio à falta de ação efetiva na formulação de políticas agrárias, que não adotam 

restrições de direito público, como a função social e ambiental, cuja demarcação e o 

reconhecimento de territórios fora do mercado de terras se caracterizam como dificultosos ou 

inviáveis.  

Ainda na linha do autor citado, esta prática se evidencia durante os anos 2000, na 

promulgação da Constituição de 1988. A partir dela se observa um intenso processo de 

valorização dos preços das terras e arrendamentos fundiários em todo o Brasil, impulsionados 

pelos mercados de commodities e por fatores internos, como a reestruturação do sistema de 

crédito rural público e a ausência de um sistema de regulação fundiária.  

Este modelo "mercadorizante", no entendimento de Delgado (2017), só pode ser 

efetivado mediante o afrouxamento completo da regulação fundiária e pela ativação intensiva 

de instrumentos financeiros e fiscais que promovem a valorização fundiária. Por outro lado, a 

prática política de desregulação fundiária é mais complexa e depende da combinação dos 

poderes estatais para efetivamente neutralizar as regras constitucionais mencionadas, as quais 

têm um caráter "desmercadorizante" (Delgado, 2017). Ao que se entende, que este monopólio 

do agronegócio valorizou as terras e separou quem realmente trabalha nelas.  

Sob a égide dos argumentos de Delgado (1985), vê-se que o processo de modernização 

da agricultura provoca intensa diferenciação entre as regiões e exclusão de grupos sociais. 

Trata-se de um fenômeno que não contribui para encurtar a distância existente entre o grande e 

o pequeno produtor no país, mas pelo contrário, contribui para aumentá-la. Na verdade, o 

processo de modernização é altamente concentrador, abrangendo basicamente a região Centro-

Sul, mais especificamente o Sudeste e Sul. Esse avanço produtivo provoca uma enorme 



52 
 

deterioração das condições sociais de vida dos grupos marginalizados (assalariados e pequenos 

produtores). 

O argumento apresentado reforça a crítica apresentada quanto à reforma agrária 

discorrida dentro do contexto dentro diálogo, como uma medida para democratizar a 

propriedade e a renda fundiária. Em contraste, é notório a contestação das instituições de 

“agronegócios” que defendem a propriedade da terra como um direito absoluto, na manutenção 

de inúmeros hectares de terras, como essencial para a “sobrevivência” econômica e a 

competitividade do agronegócio. 

A competitividade no mundo de grandes latifundiários envolve luta de classes ou 

conflitos. Também não sugestivo uma reforma agrária ou distribuição de terras, demonizando 

e desqualificando os grupos históricos que lutam pela terra, como movimentos do Campo – 

como MST, quilombolas e povos originários, agricultores familiares autônomos, cujo 

argumento é de já houve solução para a questão agrária devido à modernização da agricultura 

e ao estabelecimento do agronegócio. 

Portanto, se uma região é vista de forma negativa devido à sua distância econômica e 

social em relação ao centro, onde o capital é concentrado, isso pode levar os habitantes da região 

a lutar para mudar essa definição e reverter o valor das características estigmatizadas. A revolta 

contra a dominação, inclusive a dominação econômica, assume a forma da reivindicação 

regionalista porque a região é percebida como uma unidade negativamente definida pela 

dominação simbólica e econômica.  

Desta forma, quando se observa que há uma concentração de terras e capital em um 

grupo dominante, específico, a população compreende que há a necessidade de mudança, como 

a redistribuição de terras para pessoas que realmente precisam e que vão utilizar delas.  

 

Evidentemente, é preciso considerar, antes de tudo, que o “modelo original” 

do campesinato brasileiro reflete as particularidades dos processos sociais 

mais gerais, da própria história da agricultura brasileira, especialmente: o seu 

quadro colonial, que se perpetuou, como uma herança, após a independência 

nacional; a dominação econômica, social e política da grande propriedade; a 

marca da escravidão, e a existência de uma enorme fronteira de terras livres 

ou passíveis de serem ocupadas pela simples ocupação e posse. 

(Wanderley,1996, p.8) 

 

 Evidencia-se que no Brasil, devido a esse sistema de dominação, as lutas de minorias 

são desqualificadas, compreende-se que tais movimentos são lutas de classes assim, pontuados 

por Bourdieu (1999) e Hasenbalg (2005), ambos os autores pontuam em suas perspectivas. Em 

entrevista Hasenbalg comenta com Guimarães (2006, p. 259-261): 



53 
 

 

Em Discriminação [...], fiz uma análise em parte histórica da geração das 

desigualdades raciais. Uma das causas importantes das disparidades entre os 

grupos de cor está na sua desigual distribuição geográfica, com os não-brancos 

(das cores preta e parda) concentrados nas regiões menos desenvolvidas, 

Norte e Nordeste, e os brancos concentrados nas regiões mais desenvolvidas, 

no Sul e Sudeste. Essa polarização geográfica foi historicamente condicionada 

pela dinâmica do sistema escravista no país e, desde a etapa final desse regime, 

pelas políticas de incentivo e subsídio à imigração europeia no Sudeste e Sul 

do Brasil. Tal polarização persiste até hoje, como pode ser comprovado 

facilmente com os dados do IBGE, e se traduz em diferenças na apropriação 

de oportunidades sociais em áreas como educação, emprego, rendimentos etc. 

  

Conforme Schneider (2003, p.45), onde ele comenta pensamentos sociológicos sobre a 

influência do capitalismo na produção como dominante, sendo este determinante 

“consequentemente, a persistência da pequena produção agrícola deve ser desvendada não na 

dinâmica interna do trabalho familiar, mas nas necessidades da própria produção capitalista” 

(Schneider, 2003, p.39). 

A questão da reforma agrária precisa ser colocada em evidência, uma vez que ainda, que 

anos perpassam identifica-se que existem questões estruturais da sociedade que precisam sofrer 

rupturas, não somente da sociedade, mas de todo o sistema dominante, hegemônico que 

concentra a totalidades dos poderes, de terras, benefícios e privilégios, e gerações se 

estabelecem, mas os domínios ainda prevalecem.  

Por fim, ressalta-se que estamos em uma “democracia”, em que o povo tem seus direitos 

e deveres (sem sempre atendidos ou executados), mediados pela alternância de governos e a 

possibilidade de votar e ser votado. Esses elementos instrumentais, talvez, não sejam suficientes 

para o exercício das liberdades substantivas (Sen, 2000), necessárias para uma sociedade justa, 

distributiva, participativa e que traga dignidade para o povo, pessoas e comunidades. 

 

2.2 Terra e o Racismo Fundiário no meio rural 

Nesse momento, se articula a questão da terra e da possa com o que a literatura 

denominou de “Racismo Fundiário” que concerne ao racismo ligado às terras, que já vêm de 

uma estrutura hegemônica e etnocêntrica: 

[...] complexa rede que articula ações violentas dos(as) brancos(as) 

contra os corpos, as culturas, os territórios e bens ambientais de 

negros(as) e índios(as), as formas jurídicas limitadoras e ceifadoras 

dessas cosmovisões, os estrangulamentos orçamentários e políticas 

estatais vocacionadas a fortalecer seus empreendimentos predatórios, a 



54 
 

pilhagem secular de corpos, minérios, saberes etc. e projetos de mundo. 

(Gomes, 2019) 

 

Em consonância, Ribeiro (2022) “Baseia-se na falta de assistência legal oferecida pelo 

poder público para as pessoas ex-escravizadas terem acesso à terra, e como isso influencia até 

hoje a ocupação territorial da cidade.”  

No Brasil observa-se que o racismo fundiário está intimamente ligado à questão da 

segregação racial, afetando particularmente a população negra. As práticas discriminatórias 

reforçam uma visão de subalternidade e supremacia branca, enraizadas em perspectivas 

eurocêntricas, que dificultam o acesso das populações negra, indígena e pobre à terra. Essa 

realidade é especialmente evidente em países considerados em desenvolvimento ou 

subdesenvolvidos, onde uma classe dominante exerce o poder, limitando o acesso da maioria 

da população, especialmente das minorias, aos recursos fundiários. Esse fenômeno contribui 

para a manutenção das estruturas de poder capitalistas e as influências econômicas de 

dominação. “Assim, racismo fundiário será entendido aqui como uma rede articulada de ações, 

promovidas por instituições formadas por brancos, que dificultam o acesso à terra pela 

população negra, indígena e pobre.” (Ribeiro, 2022). Em conformidade, Hasenbalg (2005, p. 

109) argumenta:  

Durante várias décadas após a abolição, os negros ficaram concentrados nas 

regiões agrícolas mais atrasadas como parceiros, pequenos arrendatários, 

camponeses e moradores. Durante esse período, no Brasil e nos Estados 

Unidos, ondas sucessivas de imigrantes europeus ocuparam as posições 

abertas pela expansão dos setores e regiões capitalistas. Com o movimento 

das áreas de plantação para favelas e guetos citadinos, os negros, longe de 

penetrarem no cerne da classe trabalhadora industrial, aglomeravam-se em 

torno de suas camadas inferiores em mercados instáveis e irregulares de 

trabalho não qualificado. (Hasenbalg, 2005, p.109). 

 

Após a abolição da escravidão, muitos negros nas Américas, em vez de se integrarem 

ao núcleo da classe trabalhadora industrial, ficaram restritos a regiões agrícolas atrasadas, 

atuando como pequenos arrendatários ou camponeses. Com o tempo, enquanto os setores 

capitalistas se expandiam, imigrantes europeus foram ocupando os empregos industriais mais 

qualificados, e os negros foram empurrados para as periferias urbanas, como favelas e guetos. 

Conforme Quijano (2005), dentro do estabelecimento desse novo padrão global de poder, a 

Europa passou a centralizar a autoridade sobre a cultura e a subjetividade, assumindo controle 

predominante sobre a produção e a estruturação do conhecimento. 

Nesses contextos, eles acabaram trabalhando em empregos precários e de baixa 

qualificação, ficando à margem da classe trabalhadora industrial.  



55 
 

Não se difere da estrutura social brasileira, estas relações possuem vínculos, ainda que 

em espaços geográficos remotos, compreende-se que essa estrutura de racismo fundiário 

acompanha a diáspora africana e as suas influências tendem a acompanhar países que foram 

frutos da colonização de europeus.  

Existem poucas pesquisas que visam o trabalhador rural negro. Em conformidade, Da 

Conceição Silva (2021) comenta: “Quando nos debruçamos sobre a bibliografia referente à 

questão agrária no Brasil não é difícil perceber a ausência de discussões teóricas a respeito da 

racialidade dos trabalhadores do campo.” (Conceição Silva, 2021, p.114). 

Hasenbalg (2005), no capítulo III denominado “Estrutura de Classes, Estratificação 

social e Raça”, aborda o contexto que embora tenha ocorrido a abolição do “escravismo”, termo 

utilizado pelo próprio autor, em contraposição, o fenômeno do racismo, enquanto construção 

ideológica e conjunto de práticas, se manteve sólido e fortalecido. A persistência do racismo, 

independentemente da irracionalidade subjacente ao preconceito racial, tem favorecido os 

interesses, sejam estes de natureza material ou não, daqueles que obtêm vantagens desse 

fenômeno.  

A indagação central do autor, portanto, permeia em identificar quem são os beneficiários 

do racismo e de que forma ocorre tal favorecimento. Essa indagação, por conseguinte, conduz 

de maneira direta à análise das interações entre raça e racismo com a estrutura de classes, a 

estratificação social e os padrões de mobilidade social. 

 

(...) se o racismo (bem como o sexismo) torna-se parte da estrutura objetiva 

das relações políticas e ideológicas capitalistas, então a reprodução de uma 

divisão racial (e sexual) do trabalho pode ser explicada sem apelar para o 

preconceito e elementos subjetivos. (...) Em qualquer época e lugar 

específicos, após a abolição do escravismo, os negros ocuparam um certo 

conjunto de posições nas relações de produção e distribuição. A evidência 

disponível sugere também que estas posições foram (e são) diferentes 

daquelas ocupadas pelos brancos. (...) a população negra tem sido explorada 

economicamente; os exploradores foram principalmente classes ou frações de 

classes economicamente dominantes brancas, indo de rentistas da terra até o 

capital monopolista. Os beneficiários da exploração foram identificados. Estes 

resultados podem ser facilmente incorporados às mais simples versões do 

modelo dicotômico da teoria de classes. Contudo, a teoria colonial afirma que 

a opressão racial beneficia não apenas os capitalistas, mas também a maioria 

da população branca – isto é, aqueles brancos sem propriedade dos meios de 

produção. A saída deste impasse teórico é que, efetivamente, a opressão racial 

beneficia capitalistas brancos e brancos não-capitalistas, mas por razões 

diferentes. Em termos simples, os capitalistas brancos beneficiam-se 

diretamente da (super) exploração dos negros, ao passo que os outros brancos 

obtêm benefícios mais indiretos. A maioria dos brancos aproveita-se do 

racismo e da opressão racial, porque lhe dá uma vantagem competitiva, vis-à-

vis a população negra, no preenchimento das posições da estrutura de classes 



56 
 

que comportam as recompensas materiais e simbólicas mais desejadas 

(Hasenbalg, 2005, p. 121-122).  
 

Com o intuito de abordar a intricada teia de violência, discriminação e constrangimentos 

orçamentários, o autor propõe o conceito de "racismo fundiário". Este termo objetiva evidenciar 

as ações perpetradas pelos brancos contra corpos, territórios e bens ambientais de negros e 

indígenas, concomitantemente às estratégias jurídicas e políticas estatais que perpetuam a 

desigualdade (Gomes, 2019). 

 

Brancos(as) acumularam terras a partir dos genocídios dos povos originários 

e africanos, a partir da escravização de africanos(as) articulada a uma rede 

capitalista transcontinental, a partir de uma arquitetura jurídica que atribuiu o 

direito de propriedade privada sobre a terra apenas aos(às) que pudessem 

pagar por ela ou dispusessem dos meios para fraudá-la/grilá-la. E, a partir de 

suas redes nos Três Poderes, direcionaram as políticas governamentais e os 

recursos do Orçamento Público aos seus interesses, em detrimento de outros. 

Por exemplo, há registros historiográficos de comunidades quilombolas no 

Brasil desde o período colonial, no entanto, políticas públicas direcionadas a 

elas só contaram com previsão orçamentária durante 7 anos (2005 a 2011)[2] 

da experiência social brasileira. (Gomes, 2019, s.p.) 

 

Compreende-se que através de diversas práticas históricas desprezíveis da hegemonia 

branca, ocorreu a exploração de negros diante de uma rede capitalista globalizada, e o 

estabelecimento de leis que garantiam o direito de propriedade apenas para aqueles que 

possuíam poder aquisitivo de compra ou meios fraudulentos. Além disso, influenciaram as 

políticas governamentais e a alocação de recursos públicos em seus próprios interesses, em 

detrimento de outros grupos. Como argumentado por Terra de Direitos e CONAQ (2018, p.19), 

a ausência de investimentos significativos em políticas públicas destinadas às comunidades 

quilombolas, apesar de sua existência no Brasil desde o período colonial, é uma exemplificação. 

“Os retrocessos recentes na política de proteção social, de igualdade racial, de ações afirmativas 

e de reforma agrária são, por sua vez, exemplos da atualidade e da expansão do racismo 

institucional.” (Terra de Direitos e CONAQ, 2018, p.19). 

As abordagens dos autores discutidos até o momento oferecem uma crítica à lógica de 

mercantilização da terra, que desconsidera sua função social e seu potencial de mitigar as 

desigualdades sociais resultantes do desenvolvimento hegemônico. O Estatuto da Terra (Lei 

4.504/1964), de 1964, não fala sobre negros no sentido de lhes conceder direitos, mas sim ao 

impedir seu acesso à propriedade de terra e, assim, perpetuar a exclusão social. O Estatuto, ao 

exigir a titulação de posse, dificultou a legalização de terras já ocupadas por negros e 

quilombolas, consolidando a concentração fundiária nas mãos de brancos. A legislação, na 

https://cptba.org.br/racismo-fundiario-a-elevadissima-concentracao-de-terras-no-brasil-tem-cor#_ftn3


57 
 

verdade, funcionou como uma das estratégias para manter negros e libertos longe da 

propriedade rural, resultando na marginalização da população negra. Nesse contexto, é 

relevante incorporar ao debate as violências coloniais e as repercussões dos processos de 

colonização europeia, que também desempenham um papel crucial na compreensão dessas 

dinâmicas. 

 
O racismo é elemento estruturante das relações sociais e de poder, embora seja 

negado sistematicamente. (...) As dinâmicas de racismo, ao serem 

determinantes do acesso da população negra aos recursos, determinam 

igualmente o seu lugar no sistema político e a sua condição de classe. (Terra 

dos Direitos e CONAQ, 2018, p.22). 

 

Portanto, se faz instigante acrescer o campo de conhecimento decolonial na pesquisa 

em destaque. O conceito de “Colonialidade do Poder” de Grosfoguel (2007) ganha força ao se 

referir ao “[...] processo de estruturação crucial no sistema-mundo moderno/colonial que 

articula regiões periféricas na divisão internacional do trabalho com a hierarquia racial/étnica” 

(Grosfoguel, 2007, p. 219). Em consonância, Quijano (2000) coloca a colonialidade resultantes 

do processo capitalista, sendo este um padrão mundial.  

A colonialidade é um dos elementos constitutivos e específicos do 

padrão mundial do poder capitalista. Baseia-se a imposição de uma 

classificação racial/étnica da população do mundo como pedra angular 

do referido padrão de poder e opera em cada um dos planos, esferas e 

dimensões, materiais e subjetivos, da existência social quotidiana e da 

escala social. Origina-se e se mundializa-se a partir da América 

(Quijano, 2000, p. 342). 

Compreender os espaços em que os negros ocupam, principalmente no setor agrícola e 

como eles conseguem se estabelecer nestes ambientes, traz um diálogo de como aprimorar as 

práticas de amparo ao negro na sociedade, não somente nas áreas urbanas, mas em áreas rurais. 

Nesta perspectiva, Da Conceição Silva (2021) considera:  

A perspectiva decolonial nos permite compreender a produção dos 

espaços para além da ideia colonizadora e homogeneizante. Enxergar 

os diversos corpos, as produções das riquezas e as potencialidades das 

concepções de mundos não hegemônicas, valorizando a produção das 

riquezas para além do latifúndio colonial e concentrador. Além disso, 

é urgente reconhecer a existência de um campesinato negro no espaço 

agrário no Brasil denunciando os descasos e negação do direito a terra 

e formas de sobrevivências dessas pessoas. (Da Conceição Silva, 2021, 

p.158) 

Isso implica enxergar a diversidade, coexistência de corpos, sua resistência e resiliência, 

e maneiras de subserviência e o poder inovador das concepções de mundos não hegemônicas. 

Valorizamos, assim, a produção de riqueza para além do latifúndio colonial e concentrador. 



58 
 

Além disso, é crucial reconhecer a presença de um campesinato negro no espaço agrário 

brasileiro, de forma a denunciar os desafios enfrentados e a negação do direito à terra, assim 

como as formas de sobrevivência dessas comunidades. 

2.3 Desenvolvimento rural, Terras e a Sociedade 

 

Na junção rural, terra e sociedade é que dá a devida importância ao que chamamos de 

desenvolvimento. Os autores Carvalho (2009) e Almeida (1998), contemplam o pensamento 

sobre a Reforma Agrária no Brasil e questionam o desenvolvimento rural na sociedade, 

considerados nesta pesquisa. A posse de terra nos domínios brasileiros, desde os tempos 

coloniais sofre com a dominação hegemônica em povos colonizados, e isso acomete não 

somente terras brasileiras, mas terras latinas-americanas, anglo-saxônicas e africanas, cuja 

competição por terra e dominação de civilizações entra com um marco destrutivo na história da 

humanidade.  

Os povos originários (mexicas, incas, maias, tupis, guaranis, tupis coroados e uma gama 

de diversidade de povos) tiveram suas culturas “violentadas” e “defraudadas”. Na visão do 

colonizador, era uma prática legal e que favorecia o desenvolvimento de povos “desfasados”. 

No entanto, a terra simboliza mais que um recurso para os povos tradicionais, conforme Toledo 

(2001): 

 
Para os povos e comunidades tradicionais a terra e a natureza em geral 

apresenta qualidades sagradas que são ausentes no pensamento ocidental. A 

terra é reverenciada e respeitada e sua inalienabilidade se reflete em quase toda 

a cosmovisão nativa. Esses povos e comunidades não consideram a terra 

simplesmente como um recurso econômico. Na cosmovisão desses povos, a 

natureza é a fonte primaria de vida que nutre, mantem e ensina. A natureza é, 

portanto, não somente uma fonte produtiva, mas o centro o universo, da 

cultura e base da identidade étnica. (Toledo, 2001, p.8). 
 

Em consonância a este fato, Maia e Melo (2020) discorre sobre que a colonização se 

apoderou e aproveitou-se dos recursos materiais, bem como econômicos, além de oprimir 

culturalmente civilizações inteiras, de tal modo a assolar e apagar origens e costumes, suas 

vestimentas, fala/linguagem e seus ritos.  

Em conformidade Quijano (2005), que dialoga sobre a Colonialidade do Poder, 

comenta: “como parte do novo padrão de poder mundial, a Europa também concentrou sob sua 

hegemonia o controle de todas as formas de controle da subjetividade, da cultura, e em especial 

do conhecimento e da produção do conhecimento” (Quijano, 2005, p. 121). 



59 
 

Dentro dessa visão, sobre a questão colonização e exploração, pode-se destacar a “terra” 

com um dos bens mais disputados por toda história. Guerras se estabelecem em todas as épocas 

ante a esse bem valioso e assustadoramente cobiçado. Em virtude disso, pode-se categorizar a 

terra como um artefato, uma vez que elas propendem “a ponto de eles terem a autonomia de 

influenciar ações e a maneira do homem interagir com o mundo.” (Albino, Souza e Santos, 

2020, s.p.). 

Nesse sentido, a terra se torna um “significado”, “símbolo”, “intenção” e “linguagem” 

(Latur, 2012, p. 124). Para Latur (2021) em sua visão ator-rede, em “Em quem se esqueceu das 

relações de poder” (p.123), ele destaca sobre quando um objeto se relaciona com o social e ele 

passa a ter a representar algo, um fato social, ou seja, “uma dimensão humana”. O autor 

exemplifica, por exemplo, com objetos como: 

  
Quando uma bicicleta bate numa pedra, isso não é um fato social; mas quando 

um ciclista ultrapassa um sinal de "pare", é. Quando se instala uma nova mesa 

telefônica, isso não é um fato social; mas quando se discutem as cores de um 

aparelho telefônico, torna-se social porque existe, como dizem os projetistas, 

"uma dimensão humana" na escolha do dispositivo. Quando um martelo 

golpeia um prego, isso não é um fato social; mas quando se cruza a imagem 

de um martelo com a de uma foice, ambas entram na esfera social porque 

agora pertencem à "ordem simbólica”. (Latour, 2012, p.124) 

  

Diante a este fato, existe uma visão da terra como um lugar de pisar, um espaço para 

plantar, colheita, arar, ela consiste em somente um objeto sem um fator social. Mas quando se 

pensa na terra como um bem coletivo ou individual, ou quem tem a possessão da terra, a maneira 

como deve ser cultivada, – em uma perspectiva tecnológica mecanizada por empresários, 

proprietários e fundiários ou por meio de conhecimentos tracionais de agricultores familiares e 

povos originários – ela passa a ter um significado, um símbolo e a intenção dentro da sociedade 

é verificada.  

Em conformidade, os autores Albino, Souza e Santos (2020) argumentam “que o 

artefato, sendo simbólico é expressão local e cultural, seja coletiva ou individual moldando-se 

na relação ser-objeto, em um processo relacional como o da intencionalidade husserliana, a qual 

está ligada ao objeto numa relação intrínseca com o ser.” (Albino, Souza e Santos, 2020, 

10.5281/zenodo.8118413). 

A terra (artefato) e a posse (uso produtivo) têm potencial para desenvolvimento e, 

consequentemente, para reparação histórica, social, econômica, cultural e simbólica junto aos 

processos de escravização em que os povos negros africanos foram submetidos no período 

colonial, repercussão que não se limita às dinâmicas da reforma agrária apenas. A violência 



60 
 

colonial em suas diferentes dimensões atravessa o simbólico e a imaginação social sobre o povo 

negro. 

Tais trechos me trazem lembranças dos anos 2000, quando em comemoração ao 

aniversário do “Descobrimento do Brasil”, eu criança, dediquei-me à construção de casas 

indígenas com palhas e papelão, bem como as caravelas, com o auxílio do meu pai, feitas 

também em papelão, para comemorar a vinda dos portugueses ao Brasil. Nestes e noutros 

episódios mascara-se a apropriação indevida das terras brasileiras dos povos originários.  

Segue, então, a luta enfrentada pela população negra que remonta ao período da diáspora 

africana, quando nossos antepassados foram trazidos ao Brasil mediante um sistema 

inescrupuloso de tráfico de escravizados, nos navios negreiros, forçados, violentados, 

massacrados e desrespeitados. Desde então, seus descendentes têm travado uma luta incansável 

pela garantia e respeito de seus direitos fundamentais, pela autonomia, independência e, até 

mesmo, pela conquista da liberdade. Este conflito se desdobra em diversas direções, a 

considerar a necessidade de confrontar não apenas as adversidades decorrentes do preconceito, 

mas também da discriminação. 

Este embate é uma realidade cotidiana, manifestando-se tanto no contexto urbano, em 

periferias e favelas, quanto no ambiente rural, onde trabalhadores negros enfrentam obstáculos 

significativos. Ao lidar com os problemas inerentes à propriedade de terra, a situação do 

trabalhador negro rural torna-se particularmente difícil, quando comparado com o trabalhador 

branco rural. 

Ao vislumbrar o passado e as lembranças, descobre-se aspectos que tende a influenciar 

nos enquanto indivíduos sociais, tanto nas artes visuais, através dos quadros de Cândido 

Portinari, quanto na música através de um Rap e encontramos, o questionamento de que nos 

leva a refletir sobre como estão as relações de poder? E meros quadros, é possível compreender 

como enxergamos o campo e como toda essa estrutura se fundamentou e que parece imutável, 

as condições das minorias, principalmente ante à posse de Terra. Na luta da voz clamada em 

um rap por mudanças futuras ou em um quadro que pinta o passado. 

Lembro-me, então, do livro que li aos 14 anos, Utopia, de Thomas Moore (1516, p.36): 

“São muito numerosos os nobres que vivem ociosamente como verdadeiros zangões; eles 

vivem do suor dos outros e esfolam e sugam o sangue dos vassalos que vivem em suas terras.”2 

O trecho citado critica a nobreza da época por sua vida de luxo e ociosidade, comparando-os a 

 
2 Original: "Tantus est ergo nobilium numerus, qui non ipsi modo degant ociosi tanquam fuci laboribus aliorum, 

quos puta suorum praediorum colonos augendis reditibus ad uiuum usque radunt." 

 



61 
 

"zangões", que são abelhas que não trabalham e dependem do esforço das outras. More (1516, 

p.36) argumenta que os nobres vivem às custas do trabalho árduo de seus vassalos, explorando-

os sem contribuir de forma justa para a sociedade. Partindo da interpretação "esfolam e sugam 

o sangue" dos vassalos, o que significa que exploram e tiram proveito do trabalho dessas 

pessoas, acumulando riquezas e poder enquanto os trabalhadores sofrem. Essa passagem reflete 

a crítica de More à desigualdade social e à exploração dos pobres pelos ricos que retrata a 

situação atual. Compreende-se, pois, que a questão da terra contempla os menos desfavorecidos, 

cuja questão da classe leva às concepções da subalternidade mediante aos poderes 

hegemônicos. 

Conforme Catucci e Souza (2022): “O campo brasileiro é composto por maioria de 

trabalhadores negros, mas grande parte das terras não está sob sua posse. Além disso, quanto 

maior o território, maior o número de brancos proprietários.” As autoras ainda destacam que 

em extensas propriedades, 79,1% dos donos são brancos com áreas que representam a 10 mil 

campos de futebol, enquanto somente 17,4% são pardos e uma parcela de 1,6% são pretos, 

aponta o Censo Agropecuário 2017 do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). 

(Catucci e Souza, 2022). 

Em consonância, Silva (2020) argumenta que de acordo com dados do censo de 2010, 

do IBGE “a sociedade brasileira é composta por 47,51% de brancos, 43,42% de pardos, 7,52% 

de negros, 1,1% de amarelos e 0,42% de indígenas.” (Silva, 2020) Mas quando se faz a 

verificação quanto a propriedade extensional de cada grupo étnico, observa-se uma grande 

discrepância. “Os produtores brancos ocupam 208 milhões de hectares, ou 59,4% da área total 

dos estabelecimentos, enquanto os pretos e pardos têm, somados, menos da metade: 99 milhões 

de hectares, ou 28%.” (Silva, 2020). A situação se apresenta mais crítica quando apresentada a 

pesquisa de 2015 de distribuição de renda nacional do país pela Pesquisa Nacional por Amostra 

de Domicílios Contínua (Pnad Contínua), em que os brancos são os maiores detentores das 

riquezas do país com 59%, enquanto os pardos possuem 33% e os pretos 7%. (Silva, 2020) 

Silva (2020) ainda argumenta que dentre as 1.559 grandes propriedades de terra, com 

extensão superior a 10 mil hectares, 1.232 delas estão sob a administração brancos, enquanto 

270 são geridas por proprietários pardos, e somente 25 são de propriedade de pretos. Essa 

distribuição implica em uma proporção de quatro produtores brancos para cada produtor negro 

ou pardo. Contrariamente, nas propriedades de dimensões reduzidas, com área inferior a 5 

hectares, observa-se uma predominância de proprietários negros e pardos. Ao comparar-se, 

compreende-se então, que a extensão acima dos 10mil hectare estão sob mãos brancas, sendo 



62 
 

1.232 e áreas inferiores a 5 hectares pardos e pretos ainda que em maioria, representam somente 

295 negros. Ainda a maioria dos proprietários de terra em estados como Minas Gerais, Goiás, 

São Paulo, Santa Catarina, Rio Grande do Sul, Paraná, Rio de Janeiro, Espírito Santo são 

predominantemente brancos, como pode ser observado na Figura 2. 

 

Figura 2. Proprietários de Terras no Brasil 

 

Fonte: Silva, 2020. 

 

As disparidades são notáveis, como indicam relatos e notícias apresentadas, 

demonstrando que brancos têm significativamente mais acesso à terra em comparação aos 

negros. Este desequilíbrio ressalta a persistência das desigualdades raciais no acesso aos 

recursos e direitos, constituindo um tema central na análise das dinâmicas sociais e agrárias. 

No cenário brasileiro, destaca-se que pretos(as) e indígenas representam apenas 9,48% 

dos(as) produtores(as) em estabelecimentos rurais, enquanto os(as) brancos(as) detém uma 

expressiva participação de 45,4% (Silva, 2020; Gomes, 2019). Não obstante a ausência de 

legislação explícita de segregação territorial, a autora ressalta a persistência de discriminação 

de maneira sutil e aborda a acumulação de terras pelos brancos ao longo da história, um 

fenômeno desencadeado por genocídios, escravização e estruturas jurídicas discriminatórias. 



63 
 

Não obstante, os avanços normativos introduzidos pela Constituição de 1988, tais como 

o reconhecimento de territórios quilombolas, Gomes (2019) argumenta que as transformações 

não impactaram de maneira substancial a concentração fundiária nas mãos dos brancos. O 

recente incremento no setor de commodities agrícolas e minerais consolidou a hegemonia 

política e econômica do agronegócio, acarretando degradação ambiental desigual e 

reconhecimento limitado de direitos territoriais para negros(as) e indígenas. 

Conforme Menegat e Balbino (2015, p.340), no Brasil, os ex-escravizados não foram 

agraciados com a concessão de terras, oportunidades educacionais ou empregos. Ao contrário, 

a população negra foi submetida às teorias racistas que promoviam a ideia de branqueamento 

durante a formação da cidadania brasileira. Nesse contexto, a inserção de um ex-escravizado 

no mercado de trabalho revelava-se uma empreitada desafiadora, dada a relutância dos 

empregadores em aceitá-los.  

De acordo com Menezes (2010), a posse e propriedade da terra no Brasil eram 

determinadas pelo critério de ocupação. Além disso, em 1850 entra em vigor a Lei de Terras 

que reafirma essa dinâmica ao proibir que indivíduos negros adquirissem propriedades, ao 

contrário dos colonizadores. A mencionada legislação estabelecia que somente aqueles capazes 

de comprar terras poderiam obter o acesso a elas. Esse contexto contribuiu significativamente 

para a crescente concentração da população negra, no período pós-abolição, em áreas urbanas 

caracterizadas atualmente como favelas ou em áreas rurais, em forma de meeiros, em nas 

antigas fazendas como empregados, a disputar a vaga com os demais estrangeiros. 

 

Portanto, a luta pela terra no Brasil tem historicamente um vínculo com a 

questão racial e gera uma luta de classes. Aqui a questão da colonização do 

território aconteceu a partir da questão racial, o sistema de colonização 

manteve estruturas econômicas, políticas e culturais que foram capazes de 

perpetuar territorialmente a divisão sócio-racial da população. (Souza, 2017, 

s.p.) 
 

De acordo com Bráz, Silva e Conterato (2022), a produção agrícola no Brasil, 

principalmente de matérias como o algodão, o café e a cana-de-açúcar, é realizada sobretudo 

através da utilização de mãos de obras braçais de negros. Salienta-se, principalmente, a 

quantidade significativa de homens e mulheres oriundos do continente africano em lavouras 

brasileiras, sendo estes que sustentam a sociedade até os dias atuais. Os autores destacam “As 

estatísticas apontam o Brasil como a segunda maior nação negra do planeta e é com relação a 

essa população que são computados os dados mais discriminatórios e de depreciação 

socioeconômica.” (Bráz, Silva e Conterato, 2022, p.119). 



64 
 

Em conformidade, Silva et al. (2011), apresenta que ainda existem situações de 

escravidão e que estas se predominam em algumas regiões do Brasil: “O perfil dos 

trabalhadores envolvidos em situações de escravidão mostra que a maioria é proveniente dos 

estados de Minas Gerais, Goiás, Maranhão, Piauí, Bahia, além de outros estados do nordeste 

(Silva et al., 2011)”. 

Muitas famílias negras também vivem em um sistema de agricultura familiar. De acordo 

com Figueiredo (2010), estima-se que a população de Cristina- MG tem 10.242 pessoas, e 

dentre essas, 42% estão na zona rural.” (Figueiredo, 2020, p.12). 

Segundo Figueiredo (2020), em análise ao Censo Agropecuário de 2017, a região de 

Cristina MG, descreve que a cidade apresenta abundância de hectares em lavouras, pastagens, 

matas ou florestas e sistemas agroflorestais. Sendo, a maior porção de terras compreendem do 

próprio proprietário, arrendatário e comanditário. Além disso, o autor, em sua análise sobre a 

raça e a cor, destaca que dentre os possuidores de terra, 628 se declaram brancos, enquanto 19 

são pretos. (Figueiredo, 2020, p.12). 

Os argumentos históricos, críticos, decoloniais, artísticos e estatísticos utilizados sobre 

a questão da ruralidade brasileira, todos aproximados para trazer a realidade do trabalhador 

rural negro e a posse da terra, contribuem para a identificação de que o processo de colonização 

e de inserção social do povo negro não foi tranquilo com repercussões severas remanescentes 

que devem ser pontuadas. Dessa perspectiva é que se efetiva uma consideração do contexto e 

da realidade do município de Cristina, em relação ao povo negro, o trabalho e a posse da terra.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 



65 
 

CAPÍTULO 3 – Em Questão o Município de Cristina: contexto e realidade 

Neste capítulo, apresenta-se alguns pontos da realidade do município de Cristina, 

especificamente em relação ao seu contexto sócio-histórico, sociopolítico e socioeconômica, 

sem perder de vista que esses elementos organizativos e norteadores são mediados pela cultura 

que se conforma nas dinâmicas do local. Trata-se de um ponto de partida para demonstrar o 

quanto o processo de desenvolvimento de Cristina está associado às tensões da posse da terra e 

suas consequências.   

3.1 Um pouco da história de Cristina – MG 

Cristina é parte constituinte do Sul de Minas Gerais, que na segunda metade do século 

XVIII, foi altamente desbravada. Assim, se ocupou o Sertão da Pedra Branca, situado em uma 

das ramificações da Serra da Mantiqueira. Em 1797, surgiram 22 sesmarias que se apresentaram 

como porções de terra de meia légua = cerca de 2.000 hectares, que posteriormente à sua 

possessão pelos desbravadores, solicitava-se a doação das mesmas à Coroa Portuguesa. Era 

outorgado um documento denominado Carta de Sesmaria, como garantia da posse de terra. 

Destaca-se que neste local coabitam um pequeno número de indígenas da tribo dos 

Puris. Entre o final do século XVIII e no começo do século XIX, foram convencionadas as 

sesmarias no Sertão da Pedra Branca, sendo elas: Barra Mansa, Três Pinheiros, Cumquibus, 

Glória do Sertão, Palmital (região hoje pertencente ao município de Carmo de Minas), Sítio do 

Monte de Baixo (Lambari), Pouso Frio (ou Paciência), Pitangal, Urutu, Barra Grande Boa Vista 

dos Pereiras (ou Boa Vista), São Domingos (ou Diniz), Água Limpa, Vargem Grande (ou 

Vargem Alegre), Despropósito, Sítio do Monte do Bom Sucesso do Espraiado (ou Mata do 

Isidoro, região hoje pertencente ao município de Maria da Fé), Campos de Maria da Fé (atual 

Maria da Fé), Santa Cruz dos Pintos (atual distrito de Pintos Negreiros, município de Maria da 

Fé),Sertãozinho, Boa Vista do Lambari (região hoje pertencente ao município de Olímpio 

Noronha), Pedra Branca (ou Pedra) e Divisa da Pedra Branca. (Cristina, 2014) 

A cidade de Cristina originou-se dentro dessa divisa, a sesmaria de “Cumquibus” (Do 

latim cum quibus) e de parte da sesmaria do Urutu. Em 22 de maio de 1798, Domingos 

Rodrigues Simões, recebeu a carta de doação da sesmaria de “Cumquibus” e posteriormente a 

sesmaria de Urutu, para derrubarem as matas, edificação de benfeitorias e suas fazendas. A 

sesmaria Glória do Sertão, cujo proprietário era o padre açoriano José Dutra da Luz, 1799, a 

estabelecer a primeira ermida da região “Nossa Senhora da Glória”, frequentada pelos pioneiros 



66 
 

da região e ele também se dedicou a mineração e é responsável pela constituição dos primeiros 

troncos familiares locais, tornando-se ricos e poderosos proprietários de terras.  

Mediante a criação do município de Itajubá, desmembrado de Campanha em 1848, 

Cumquibus passou a fazer parte dele. Conforme a determinação da Lei n.º 485, de 19 de junho 

de 1850, o topônimo foi substituído pela nomeação Cristina, que estabeleceu o município, na 

promoção de povoação à categoria de vila, em 20 de janeiro de 1852. Além disso, alteração do 

nome, consistia em uma homenagem à Imperatriz do Brasil, Tereza Cristina Maria de Bourbon,  

Um marco também interessante é que outros distritos que integraram Cristina deram 

origem a outros municípios, entre os anos de 1884 a 1963, como: Maria da Fé (Campos da 

Maria da Fé), Pedralva (São Sebastião da Pedra Branca), Carmo de Minas (Carmo da Cristina), 

Dom Viçoso (Rosário), Virgínia, Natércia (Santa Catarina), e Olímpio Noronha (Parada de 

Santa Catarina). Por fim, em 15 de julho de 1872, Cristina foi promovida à categoria de cidade 

(Lei n.º 1.885) e, posteriormente, tornou-se sede da Comarca, isto em 08 de julho de 1876 (Lei 

n.º 2.273) (Cristina, 2014).  

A compreensão de como se ocorreu a história de Cristina é de suma importância, uma 

vez que, por meio deste estudo pretende-se verificar como se estabelece a participação dos 

negros na construção da cidade. A história de quem é a posse de terra desde a sua formação 

como Cidade. 

3.2 Compreensão do contexto rural e o perfil socioeconômico da população de Cristina - 

MG 

Por intermédio do levantamento bibliográfico, pode-se destacar que o município de 

Cristina se constitui como Mesorregião do Sul/Sudoeste de Minas Gerais e Microrregião de 

Itajubá, como pode ser observado na Figura 3, a sua localização. Estima-se que a população de 

Cristina (MG), conforme do Censo do IBGE de 2022, é de 10.374 pessoas e apresenta uma 

densidade demográfica de 33,32 hab/km² (IBGE, 2023).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 
 

Figura 3. Mancha Urbana no Município de Cristina, de acordo com o IBGE 2019. 

 
Fonte: Mapa criado pela autora, adaptado de IBGE, 2023. 

 

 Dentro dessa perspectiva, afirma-se que o município de Cristina abrange vastos 

territórios não ocupados, cujos proprietários ainda detêm essas terras como propriedades 

privadas, sem uma distribuição equitativa. Abaixo apresenta-se o mapa Geográfico de Cristina, 

para a comparação de quanto ambiente rural ainda existe, de forma visual, ante ao povoamento 

urbano e ante a ocupação de áreas rurais. Fica evidente a quantidade exorbitante de terras 

disponíveis se comparado a Figura 3 com a Figura 4, de áreas rurais e florestais não ocupadas. 

 

Figura 4. Mapa Geográfico do município de Cristina-MG. 

 

Fonte: adaptado de dispersores, 2024.3 

Além disso, verificou-se a comparação aos rendimentos e trabalho em Cristina, no ano 

de 2020, cujo PIB per capita compreendia a R$ 22.906,284. Ademais, o salário médio mensal 

 
3 Disponível em: https://dispersores.org/wp/projeto-de-olho-nos-olhos-chega-ao-municipio-de-cristina-mg/ 

Acesso em 22 de jul. 2024. 

 
4 Em 2020, o PIB per capita do município de Cristina (MG) foi de R$ 20.368,81, valor que, convertido para dólares 

ao câmbio de dezembro de 2020 (R$ 5,20/US$), equivaleria a aproximadamente US$ 3.918,61. Essa conversão 

permite contextualizar a economia local em termos internacionais e evidenciar as diferenças em relação a padrões 

de renda de países desenvolvidos (IBGE, 2021; Banco Central Do Brasil, 2020). 

https://dispersores.org/wp/projeto-de-olho-nos-olhos-chega-ao-municipio-de-cristina-mg/


68 
 

representava cerca de 1.5 salários-mínimos. “A proporção de pessoas ocupadas em relação à 

população total era de 15.1%. Na comparação com os outros municípios do estado, ocupava as 

posições 652 de 853 e 331 de 853, respectivamente. (...) Considerando domicílios com 

rendimentos mensais de até meio salário-mínimo por pessoa, tinha 35.6% da população nessas 

condições, o que o colocava na posição 496 de 853 dentre as cidades do estado e na posição 

3442 de 5570 dentre as cidades do Brasil.” (IBGE, 2021). 

Tais dados são importantes uma vez que se busca a compreensão de Desenvolvimento 

dentro de uma sociedade, e para tal, faz-se necessário verificação de índices, que não 

contemplam em sua totalidade a situação de uma sociedade, mas apresenta ao menos 

superficialmente tais informações.  

Mediante a isso apresenta-se a Tabela 1, no qual é possível observar o Mapa de Pobreza 

e Desigualdade no ano de 2003.Fez-se comparação com a cidade de Itajubá-MG, visto que se 

constitui parte da microrregião desta. Nesta comparação, Cristina apresenta seus índices 

inferiores, menos da metade dos índices desde a incidência de pobreza subjetiva. Aliás, Cristina 

também apresenta o Índice de Desenvolvimento Humano Municipal (IDHM) em 2010 era de 

0,668. Na visão de Amartya Sen (2010) argumenta que: “O crescimento econômico pode ajudar 

a elevar não somente as rendas privadas, mas possibilita também financiar outras seguridades 

sociais bem como a ação governamental ativa. Além disso, o crescimento econômico vai 

auxiliar na expansão de programas com serviços sociais como segurança de rede nacional.” 

(Sen, 2010, p.60). 

O autor discorre sobre as liberdades substanciais para que uma sociedade venha a 

sobreviver e está tende a depender de muitos fatores além do econômico, porém o crescimento 

econômico auxilia na expansão de auxílios. E na tabela abaixo, é possível verificar que os 

valores de pobreza em Cristina-MG, comparada a sua Microrregião Itajubá, superam como 

Incidência de pobreza subjetiva em que Cristina é 29,72% e Itajubá 11,95%; assim como 

Incidência de pobreza de 29,11% e 15,08%. Percebe-se que tais fatores, podem influenciar a 

população e seus acessos a determinadas necessidades substanciais descritas nas teorias de 

desenvolvimento. 

 

 

 

 

 



69 
 

 

Tabela 1. Índice de Pobreza e Desigualdade, IBGE, 2003. 

ÍNDICE DE POBREZA E DESIGUALDADE ANO (2003)   

Cidades de Minas Gerais Cristina (%) Itajubá (%) 

Incidência de pobreza 29,11 15,08 

Limite inferior 21,70 8,21 

Limite superior 36,51 21,94 

Incidência de pobreza 

subjetiva 

29,72 11,95 

Limite Inferior 25,48 9,95 

Limite Superior 33,97 13,95 

Fonte: IBGE,2003. 

 

Além disso, a população de Cristina por cor e raça, do ano de 2010, em uma análise de 

que a população participante totaliza 10.210 é equivalente a 100%, a população branca 

corresponde a 74,68% enquanto a população negra corresponde a 25,2% a contabilizar pardos, 

pretos e indígenas que participaram do Censo Demográfico do IBGE.  

Na Tabela 2, apresenta-se os dados referentes à agricultura familiar onde é possível de 

se analisar a ocupação, a diferença entre as raças pretos, pardos, brancos e indígenas. Existe 

uma discrepância ante a presença de negros no ambiente rural. Tais dados revelam que 

diferentemente do início da colonização do Brasil onde a população negra era efetiva em 

ambientes rurais, e devido a algum processo na história de Cristina, passaram a ser participantes 

do ambiente urbano.  

Quanta à agricultura familiar em Cristina, Brito e Pereira (2018) destacam a forte 

participação da agropecuária e a agricultura familiar que são cruciais na realidade 

socioeconômica de Cristina “Os estabelecimentos agropecuários com agricultura familiar 

correspondem a 86% do total de estabelecimentos e abrangem 47% das terras, ocupando 63% 

de pessoas na agricultura familiar.” (Brito e Pereira, 2018, p.196). Não obstante, ainda que se 

apresente fortalecido, necessita de meios para diversificar a produção e aprimorar os 

rendimentos, para a garantia da autonomia econômica das famílias agricultoras. 

Na pesquisa sobre os ambientes rurais do município de Cristina, a população negra deixa 

evidente que há colonialismo, fato que ganha correlação com a bibliografia estudada. Inclusive, 

na verificação geopolítica do município de Cristina, dentro da Mesorregião do Sul/Sudoeste de 



70 
 

Minas e Microrregião de Itajubá, o Censo do IBGE5 apontou que o município possui 10.211 

habitantes e tem densidade demográfica negra ocupa no município é rural de 32,79 hab/km² 

(IBGE, 2021).  

Tabela 2. Número de estabelecimentos agropecuários com área e Área dos 

estabelecimentos agropecuários, por tipologia, utilização das terras, classe de idade do 

produtor, cor ou raça do produtor e grupos de área total 

Fonte: adaptado do IBGE, 2021. 

Na Tabela acima, identificasse-se que os dados relativos à agricultura familiar 

consideram a ocupação populacional conforme a cor. Com tais informações pode-se presumir 

a urbanização de negros nos processos de industrialização. No entanto, ao verificar a população 

de Cristina, conforme Censo de 2010, totaliza 10.210 pessoas, sendo 7.625 brancas e 2.567 

negras (pardos e pretos). Nessa perspectiva, pode-se calcular que 74,68% é branca, enquanto 

que 25, 14% da população é negra. Conforme representado no mapa da Figura 5, que apresenta 

a relação de Pretos por região, no IBGE (2010), a considerar a coloração mais forte como mais 

densa e a coloração mais clara como menos densa, Cristina se encontra no meio termo de 

concentração de pretos em terra, que conforme legenda, foram divididos em Nível 1, Nível 2 e 

Nível 3 de concentração do menor (<) para o nível maior (>). Infelizmente para a elaboração 

do mapa a unidade numérica populacional distributiva desses níveis não estavam disponíveis, 

então será abordado de forma de análise comparativa visual. 

Os mapas aqui representados têm como objetivo analisar a distribuição da população 

branca, negra e parda nos municípios, destacando as relações entre esses grupos. Para a 

elaboração desses mapas, foi necessário compor imagens a partir do mapa demográfico de 

Cristina, adaptando-os com base nos mapas disponibilizados pelo IBGE, utilizando edições 

 
5 Todos os dados estatísticos utilizados neste artigo foram extraídos do IBGE (2021). Disponível em: 

https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/mg/itajuba.html. Acesso em: 21.12.2022. 

 

Tabela 3 - Número de estabelecimentos agropecuários com área e Área dos estabelecimentos agropecuários, por tipologia, utilização 

das terras, classe de idade do produtor, cor ou raça do produtor e grupos de área total 

Variável - Número de estabelecimentos agropecuários com área (Unidades) 

Município 

Cor ou 
raça do 

produtor 

Grupos 
de área 

total 

Ano x Tipologia x Utilização das terras x Classe de idade do produtor 

2017 

Total Agricultura familiar - não Agricultura familiar - sim 

Total Total Total 

Total Total Total 

Cristina 
(MG) 

Total Total 671 113 558 

Branca Total 627 105 522 

Preta Total 19 2 17 

Parda Total 23 4 19 

Fonte: IBGE - Censo Agropecuário 



71 
 

gráficas. Os mapas foram elaborados baseado no site do IBGE e, embora não forneçam dados 

numéricos específicos, apresentam informações visuais por meio da densidade das cores.  

 

Figura 5. Mapa da Relação de Pretos por Município pelo IBGE (2010).

 

Fonte: Mapa criado pela autora, adaptado do IBGE, 2023 

 

Assim, quanto mais escura a tonalidade do mapa, maior a densidade populacional da 

região, como exemplificado na Figura 5, que varia do amarelo claro ao marrom escuro. Nessa 

figura, a cor marrom indica uma maior concentração de habitantes, enquanto as tonalidades 

mais claras representam uma menor densidade.  

Esses mapas são instrumentos ilustrativos para compreender as dinâmicas de ocupação 

e as relações de poder dentro do município de Cristina. A pesquisa indica que há uma 

significativa presença tanto de pessoas negras quanto brancas na região, com essa distribuição 

sendo visualmente demonstrada pelos mapas gráficos. Esses mapas também evidenciam que a 

maior parte do espaço geográfico de Cristina é predominantemente rural, em comparação com 

a mancha urbana, conforme observado em mapas anteriores. Assim como a relação de Pardos 

no Município, apresentado pela Figura 6. 

 



72 
 

Figura 6. Relação de Pardos por Município pelo IBGE (2010). 

 

Fonte: Mapa criado pela autora, adaptado do IBGE, 2023 

 

Ainda assim, estabeleceu-se relação com a população Branca do Município, de forma 

semelhante aos demais mapas, a Figura 7 revela uma alta concentração de população branca 

no município de Cristina, indicada pela transição de cores que vai do vermelho ao amarelo.  

Figura 7. Relação de Brancos por Município pelo IBGE (2010).

 

Fonte: Mapa criado pela autora, adaptado do IBGE, 2023. 

Ante os mapas apresentados, podemos observar que existe um equilíbrio entre pardos, 

pretos e brancos pelo IBGE, a considerar a densidade da coloração das imagens estabelecidas. 



73 
 

Utilizou-se o Sidra do IBGE, considerando filtros com as categorias “Censo 

Agropecuário” e “Características dos estabelecimentos agropecuários”. A partir desse recorte, 

foram definidos parâmetros de cruzamento entre as categorias "Número de estabelecimentos 

agropecuários, por existência de dirigentes de cor ou raça preta ou parda (produtor ou cônjuge)” 

e “agricultura familiar, existência de energia elétrica, condição do produtor em relação às terras, 

residência da pessoa que dirige o estabelecimento, grupos de atividade econômica e grupos de 

área total", adotando como variável o "Número de estabelecimentos agropecuários (Unidade)" 

referente ao ano de 2017. Além disso, foram aplicadas as variáveis "Ano" versus "Existência 

de dirigentes de cor ou raça preta ou parda (produtor ou cônjuge)" versus "agricultura familiar" 

versus "Existência de energia elétrica" versus "Condição do produtor em relação às terras". 

Encontrou-se o seguinte resultado, a identificação de um total de 672 dirigentes (chefes) 

de estabelecimentos e pertencentes à agricultura familiar, em que em 521 deles “sem dirigentes 

negros”, entre brancos, amarelos, indígenas e não identificados. Desta maneira, observa-se que 

38 unidades são de dirigentes negros (pardos e pretos). Em relação aos proprietários de terra, 

constatou-se que 465 deles são "não negros" e que 34 são negros Gráfico 1. 

Gráfico 1. Gráfico (A)- Proprietários de terra em Cristina (MG) e Gráfico (B) – Dirigentes de 

estabelecimentos rurais familiares. 

 
Fonte: Adaptado de Sidra, IBGE, 2023. 

 

No que se refere às questões nacionais relacionadas a “concessionário(a) ou 

assentado(a) aguardando titulação definitiva”, observa-se que o município de Cristina não 

apresenta nenhum requerente, seja entre “não negros” ou negros. Em contraste, identificam-se 

27 Arrendatários(as), 12 Parceiros(as), 14 Comandatários(as), 2 Ocupantes e 1 Produtor sem 

área entre os “não negros”. Entre os negros, registram-se 1 Arrendatário(a), 1 Parceiro(a), 1 

Comandatário(a), 1 Ocupante e nenhum Produtor sem área. Apesar disso, verifica-se que a 



74 
 

chefia dos estabelecimentos e da agricultura familiar está concentrada exclusivamente nas mãos 

de “não brancos”, que correspondem a 77,5%, enquanto os negros representam apenas 5,65%, 

percentual relativamente reduzido, conforme demonstrado no Gráfico 2. 

Gráfico 2. Gráfico A- sobre a Existência de dirigentes negros na agricultura familiar e Gráfico 

B – Outros tipos de dirigentes rurais negros e não negros. 

 
Fonte: Adaptado de Sidra, IBGE, 2023. 

 

Em uma análise quanto a grupos e classes de atividade, na variável pessoal, ocupada em 

estabelecimentos agropecuários no município de Cristina, no ano de 2017, a verificar a 

existência de dirigentes de cor ou raça preta ou parda (produtor cônjuge) versos Agricultura 

Familiar X tipo de pessoa pessoal ocupado, é possível observar que se totaliza 1687 pessoas. 

No entanto, quando se verifica dirigentes pretos ou partos pertencentes à agricultura familiar, 

observa-se desta quantidade, 91 são negros (pardos e pretos) enquanto não negros (aqui é citado 

dirigentes não pretos e pardos) nesses critérios, pertencente a agricultura familiar totaliza 1013 

pessoas não negras, conforme Gráfico 2 (A). Analisa-se os laços de parentesco entre o produtor 

a compreender que ao se tratar de negros, encontra-se 53 pessoas, enquanto dirigentes não 

negros, há uma a quantidade de 847 pessoas com laço com produtor. Além disso, a pesquisa 

apresenta as relações de laços com produtor temporário, os parceiros, e produtor permanente, 

sendo esta inexistente em trabalhadores negros sem laços de parentesco com o produtor. Em 

contraste, “os não negros” há uma quantidade maior, onde o produtor permanente são 33 

pessoas, o temporário 133 pessoas e por fim, 166 pessoas não negras sem laço de parentesco 

com produtor. 

Conforme ainda censo de 2017, não há a existência de proprietário(a), concessionário(a) 

ou assentado(a) aguardando titulação definitiva, arrendatário(a), parceiro(a), comodatário(a), 



75 
 

ocupante, produtor sem área, de dirigentes pretos ou pardos - pertence à agricultura familiar, 

somente de “não negros”, como pode também ser observado no Gráfico 2 (B).  

No mapa da Figura 8, é possível observar Percentual da concentração de 

estabelecimentos agropecuários de agricultura familiar dirigidos por produtor de cor ou raça 

declarada parda, no total de estabelecimentos de agricultura familiar – 2017, sendo visível na 

imagem que a coloração rosa mais escura a mais densa e a mais clara menos densa, sendo o 

nível 1 a menor concentração de dirigentes pardos que é verificado em Cristina, MG. Assim, é 

possível observar que nenhum ou poucos são os dirigentes pardos, pela representação do mapa 

visual. 

 

Figura 8. Mapa - Percentual de estabelecimentos agropecuários de agricultura familiar dirigidos por 

produtor de cor ou raça declarada parda, no total de estabelecimentos de agricultura familiar – 2017. 

 
Fonte: Mapa criado pela autora, adaptado do IBGE, 2023. 

 

Na Figura 9, evidencia-se a baixa presença de dirigentes negros (pretos e/ou pardos). A 

tonalidade marrom no mapa indica as áreas de maior concentração desses dirigentes, enquanto 

a tonalidade amarela sinaliza regiões de menor densidade. Já as áreas sem coloração 

correspondem à ausência de dirigentes negros. Essa distribuição mostra-se de forma mais 

marcante na região que abrange o município de Cristina. 

 

 



76 
 

Figura 9. Percentual de estabelecimentos agropecuários de agricultura familiar dirigidos por produtor 

de cor ou raça declarada preta, no total de estabelecimentos de agricultura familiar – 2017. 

 

Fonte: Mapa criado pela autora, adaptado do IBGE, 2023. 

De acordo com o Censo de 2022, não existe comunidades quilombolas e nem indígenas, 

dentro da variável “populações residentes”, nos territórios de Cristina. Conforme, o historiador 

Marcelo, não há evidências de que existam quilombos ou movimentos de aquilombamento na 

região em questão. A única referência conhecida é a região de Carrancas, que se localiza a uma 

distância considerável. No entanto, no município em análise, não foram identificadas 

ocorrências ou evidências de movimentos quilombolas históricos ou atuais. 

Dentro do município, existem alguns bairros rurais onde a população negra é 

relativamente mais significativa, como é o caso do bairro da Pedra e, em menor grau, Vargem 

Alegre. Adicionalmente, no bairro Água Limpa, há indícios de antecedentes indígenas em 

algumas famílias, observáveis pelas características fenotípicas, embora não existam estudos 

formais que confirmem essa situação. 

O bairro da Pedra é o único que ainda apresenta uma presença notável de população de 

origem africana. Nas demais comunidades, observa-se uma grande mescla populacional. Na 

área urbana, destaca-se o bairro Campo do Rosário, que, embora hoje constitua uma zona 

central da cidade, no passado era uma área suburbana formada por famílias africanas. 

Após a promulgação da Lei Áurea e a abolição da escravidão, muitos africanos 

abandonaram as fazendas e migraram para as zonas urbanas. No Campo do Rosário, uma área 

antes desabitada, as primeiras habitações começaram a surgir em torno de uma igreja dedicada 

à Nossa Senhora do Rosário, que servia à irmandade católica negra. Esta igreja, sem um 

proprietário específico, permitiu o assentamento de famílias que não possuíam imóveis na 



77 
 

cidade. Até certo período, o bairro era predominantemente habitado por indivíduos de origem 

africana e afro-brasileira, e manifestações culturais, como a congada, eram comuns entre os 

residentes. Referente aos quilombos, Marcelo afirma a não existência de tais. 

Não. Nunca houve. Nunca houve! Aqui próximo da gente, mais próximo da 

gente, a única situação que eu conheço, é ali na região de Carrancas, né, que 

já está bem afastada da gente aqui, agora aqui, eu desconheço, que tenha 

havido algum movimento quilombola aqui, na, na, e que ainda haja alguma 

situação assim, aqui no município. A gente tem aqui dentro do município, 

alguns bairros rurais, que tem a população negra um pouco maior, por 

exemplo, o bairro da Pedra tem até hoje. 00:16:50  

O bairro da Pedra tem, Vargem alegre, um pouco também, mas são alguns 

pontos como um outro bairro que a gente tem aqui, Água Limpa, a gente nota 

é, em alguns moradores lá, é um bairro que decresceu muito, mas a gente 

nota, em alguns moradores do bairro Água Limpa, algumas famílias que 

habitaram lá, que eles tinham um…um.. uma antecedência indígena, a gente 

vê pelas próprias feições, sabe, mas não tem nenhum estudo, a respeito disso. 

É uma coisa que a gente observa, o que eu te falo é o bairro da Pedra, que eu 

falo que realmente, hoje, ainda tem uma população de origem africana , é, é 

assim que a gente nota, bastante, as demais comunidades, já estão bem 

mescladas, já bem misturada, né, é não tem tanto isso não, e aqui na zona 

urbana a gente tem, bastante ainda , né, a gente sabe que tem aqui dentro do, 

da própria zona urbana a gente tem um bairro que chama campo do rosário, 

que é bem, hoje é centro da cidade, mas que no passado era zona…era 

chamado de zona sub urbana , que foi um local que surgiu, a partir de, de, de 

famílias africanas que se alojaram lá. 

Exatamente! Porque o que que aconteceu, né? Com o fim da, é com o fim da 

…com a assinatura da lei Áurea, com o fim definitivo da, do regime 

escravocrata, é muitas famílias que …muito de africanos que habitavam as 

fazendas deixaram as fazendas, não é? E foram para a zona urbana. Isso 

aconteceu. Foi um fenômeno que aconteceu no Brasil inteiro e nesse local, 

campo, esse local, campo do Rosário. Ele, ele recebeu a, vamos dizer assim, 

muitas famílias que, é foram residir lá. Era um local desabitado, que tinha 

uma igreja de nossa senhora do Rosário. Hoje tem uma Capela pequena, tinha 

uma igreja maior lá que era uma igreja de uma irmandade negra, né, católica, 

negra, irmandade Nossa Senhora do Rosário dos homens pretos, né, tinha 

esse nome. 

E é, é um meu terreno que pertence, que não tinha propriamente dono, tinha 

a igreja no local e as primeiras casas começaram a ser construídas em torno 

dessa igreja e eu acredito que assim, que a igreja permitiu que o pessoal, 

fosse alojar lá, gente que não tinha um imóvel na cidade e ganhou estejam 

dele e até uma certa época a gente sabe que essa , A…a maioria do do pessoal 

que vivia nesse bairro, era de, de, de origem africana. Tanto que é o. A …a 

quando a gente ainda tinha que manifestações de congada, esse tipo de coisa, 

esse pessoal morava todo lá. (Marcelo) 

No entanto, conforme a Rai Gonçalves comenta da existência de movimentos negros, a 

partir das mulheres negras. O empoderamento feminino, especialmente no contexto da 

população negra, está começando a emergir de maneira incipiente no município de Cristina. 



78 
 

Esse conceito ainda é relativamente novo para a região, que historicamente não reconhecia a 

importância e o papel da mulher negra, que era tradicionalmente relegada ao trabalho em lares 

alheios. Com a introdução de movimentos relevantes, a comunidade de Cristina está começando 

a compreender a importância do empoderamento feminino negro. 

No entanto, ainda não há um movimento organizado de mulheres negras atuando de 

forma significativa no município. As iniciativas existentes são pontuais e isoladas. Pontua 

também, a necessidade da mobilização, de modo proporcionar um espaço significativo para a 

expressão e valorização das mulheres negras, que em sua visão, este tipo de movimento ressalta 

a capacidade e a presença das mulheres negras em outras localidades, algo que ainda não se 

reflete plenamente em Cristina. A falta de um movimento estruturado e a ausência de uma visão 

abrangente e valorizadora do papel da população negra ainda são desafios presentes na região. 

 

Está surgindo, mas de forma muito, muito pequena essa questão. Está 

chegando no município de Cristina essa questão do empoderamento. Então, 

é uma palavra nova para nós. Então, nós não tínhamos esse entendimento e 

não dávamos a importância devida à mulher negra. Ela sempre nasceu para 

ser uma trabalhadora de outros lares que não o dela, propriamente dito. 

Então, com a chegada agora desses movimentos importantes que estão 

acontecendo, Cristina está começando a entender a importância disso. Então, 

está assim. Estão nascendo algumas mulheres pretas que já estão se 

envolvendo com a arte de forma muito pequena, mas ainda não tem um grupo 

que já deveria estar agindo, atuando aqui em Cristina, mas ainda não tem 

esse movimento de mulheres negras como pertencentes à sociedade. Então, é 

um caso isolado ali e outro acolá. Por exemplo, eu participei em Paraty, em 

2018, do grupo de mulheres pretas com a Conceição Evaristo, que hoje é uma 

das maiores escritoras brasileiras. Então, ela fez um coletivo de poetisas 

negras de todo o país. Nós estivemos juntas, eu tenho até foto aqui junto com 

ela, em Paraty. Então, foi um movimento que me chamou muito a atenção, 

porque as mulheres pretas de lá, elas se sentem, elas são, elas podem e elas 

fazem. Então, aqui ainda não tem essa visão e essa importância que tem que 

ser dada ao povo preto. (Rai Gonçalves). 

 

A entrevista com Rai Gonçalves também abordou questões relacionadas à presença da 

população negra na agricultura em Cristina, que contrasta com as informações do historiador 

Marcelo. Onde ela, argumenta que a maioria dos trabalhadores na agricultura familiar na região 

é composta por indivíduos brancos. No entanto, quando se trata de mão de obra empregada em 

grandes estabelecimentos agrícolas, como cafezais, a maioria dos trabalhadores é negra. 

Em sua visão, a história da população negra em Cristina remonta ao período da 

escravidão. A cidade, com cerca de 225 anos de história, contou com uma significativa presença 

de homens escravizados. Após a abolição, esses indivíduos enfrentaram desafios para se 

estabelecerem e encontraram refúgio em bairros como o Campo do Rosário, que serviu como 



79 
 

um reduto para os negros alforriados. Hoje, o bairro abriga apenas algumas famílias negras, 

com a população predominante sendo parda ou branca devido à miscigenação ao longo dos 

anos.  

O Campo do Rosário possui uma igreja histórica, a Igreja de Nossa Senhora do Rosário 

dos Homens Pretos, fundada em 1843, que está sendo tombada pelo Conselho de Patrimônio. 

A presença histórica dessa igreja e a documentação relacionada à sua construção estão em 

processo de coleta e organização para preservação e reconhecimento. 

Dentro das experiências recentes e reflexões, foi relatado um incidente recente 

envolvendo uma bisneta de pessoas escravizadas, que foi vítima de uma agressão física pública, 

reminiscente das práticas de escravidão, o que destaca a persistência do racismo estrutural. A 

entrevistada também mencionou que a segregação e a discriminação racial ainda são evidentes 

em áreas menores e que a situação está gradualmente se tornando mais visível, com um aumento 

na capacidade de denúncia de tais atos.  

Ela contextualizou também que, historicamente, havia muitos homens escravizados na 

região e, quando foram libertos, como ocorreu em diversos municípios, ficaram desorientados, 

sem saber para onde ir ou o que fazer. Nesse contexto, surgiu o bairro chamado Campo do 

Rosário, que se tornou um reduto de negros alforriados. Ainda hoje, é possível encontrar 

bisnetos dessas pessoas escravizadas, o que torna o local historicamente significativo. 

Eram muitos os homens escravizados, né? E quando eles são libertos, entre 

linhas, diga-se, de passagem, como em todos os demais municípios que tinham 

homens escravizados, eles ficaram perdidos, sem saber para onde ir e o que 

fazer exatamente. Então, nós tivemos muitos casos aqui. Tem um bairro aqui 

que se chama Campo do Rosário. Então, esse bairro, Campo do Rosário, foi 

o reduto dos negros alforriados. Então, ali a gente ainda tem bisnetos de 

homens escravizados. 

 

Com o passar do tempo, devido à miscigenação, a presença de homens negros no bairro 

diminuiu, resultando em poucos indivíduos negros atualmente. O bairro abriga a igreja de Nossa 

Senhora do Rosário dos Homens Pretos, construída em 1843, cuja imagem e capela estão em 

processo de tombamento pelo Conselho de Patrimônio. Atualmente, vivem ali cerca de seis ou 

sete famílias negras, enquanto as demais são de pessoas pardas ou brancas. 

 

Então, é muito legal. Hoje, esse bairro já não tem mais tantos homens pretos 

porque houve a questão da miscigenação. Então, teve ali essa quebra, vamos 

pôr assim. Então, hoje a gente tem poucos negros, homens negros, homens 

pretos ali no Campo do Rosário. E ali a gente tem, inclusive, a igreja de Nossa 

Senhora do Rosário dos Homens Pretos. Era de 1843. Hoje, está sendo até 

pelo Conselho de Patrimônio tombada. E a imagem, tanto a imagem quanto 

a capela, está sendo tombada pelo Conselho de Patrimônio. E aí, hoje a gente 



80 
 

tem ali, eu diria, mais ou menos cerca de umas 6, 7 famílias negras. As demais 

já são ou parda ou branca. 

 

Segundo Rai Gonçalves, ainda que os registros formais sejam escassos, a história do 

bairro se mantém viva por meio da oralidade. Os relatos dos moradores mais antigos revelam 

com grande força e propriedade que o Campo do Rosário se constituiu como o local de 

acolhimento dos negros alforriados, que migraram das fazendas após a libertação. Essa 

narrativa oral é fundamental para compreender a formação do bairro, pois preserva narrativas 

de pertencimento, resistência e construção comunitária que não estão documentadas em fontes 

escritas oficiais. 

 

A gente tem, são relatos pequenos que a gente tem, mas é a questão da 

oralidade mesmo. A gente ouve muitos moradores, os mais antigos, que falam 

com muita força mesmo, falam com muita propriedade de que lá foi o lugar 

para onde eles foram, quando vieram das fazendas, quando foram libertos. 

(Rai Gonçalves). 

 

Rai Gonçalves destacou que há poucos registros escritos sobre a igreja de Nossa Senhora 

do Rosário dos Homens Pretos, sendo necessária a coleta de documentos para o processo de 

tombamento junto ao IEFA, como o “livro do tombo” possivelmente localizado em Campanha. 

Historicamente, a igreja era frequentada exclusivamente por homens negros, enquanto a matriz 

era frequentada pelos brancos, embora não houvesse impedimento formal à participação dos 

negros. Construída em 1843, a igreja do Campo do Rosário constitui um marco da presença e 

organização da comunidade negra libertada na região. 

 

O documento que a gente tem é o seguinte, nós vamos ter que elaborar agora, 

elaborar não, nós vamos ter que procurar documentos por conta do 

tombamento que nós vamos fazer. Então, a gente tem relato escrito, bem 

pouco, entendeu? Dessa igreja, porque nós vamos começar pela igreja, então 

a gente vai precisar fazer uma documentação para mandar para o IEFA, essa 

questão burocrática toda para o tombamento. Então, a gente vai colocar, a 

gente vai pedir para o padre Antônio trazer para a gente no livro da igreja, 

no livro do tombo, que eu acho que fica em Campanha, na cidade de 

Campanha, para trazer, falando a respeito da igreja, para a gente poder ter 

um documento até a ser apresentado e ficar fixo lá na igreja, para as pessoas 

irem lá e conhecerem a história da igreja. Mas é uma igreja que era só 

frequentada por homens pretos, os brancos aqui na matriz, e os pretos lá. Eles 

não tinham essa questão de não poder frequentar a igreja dos brancos. 

É, então, assim, todo lugar que você vê falar, ou escrito igreja, rosário dos 

homens pretos, era a igreja dos homens escravizados. A matriz é de 1841, em 

seguida faz a de 1843, lá no Campo do Rosário. (Rai Gonçalves). 
 

Nesse momento, Rai Gonçalves apresentou-me a documentação com o livro de tombo 

que continha o nome e a descrição dos escravizados e os valores em réis que eles eram vendidos. 



81 
 

A entrevista conclui com um reconhecimento da importância de continuar lutando pelos 

direitos e igualdade, enfatizando a necessidade de uma maior conscientização e ação em relação 

ao racismo. Além disso, forneceu informações valiosas sobre a situação da população negra em 

Cristina, incluindo aspectos históricos, demográficos e atuais. A documentação e a preservação 

da história local, bem como o reconhecimento da presença e do impacto da população negra, 

são essenciais para uma compreensão mais complexa e para a promoção de mudanças positivas 

na região. 

A agricultora familiar entrevista comenta sobre a história e situação atual dos bairros de 

Cristina, com informações sobre bairros com histórico de escravidão. Durante a entrevista, 

foram fornecidos detalhes relevantes para a dissertação sobre a história da escravidão e a 

presença de negros em bairros específicos de Cristina. Os bairros discutidos incluem: 

1. Bairro da Pedra: Antigamente conhecido como Fazenda da Pedra. A população atual 

ainda inclui descendentes de negros cujos pais e avós já viviam na mesma localidade. 

2. Bairro Pinhal: Originalmente parte da Fazenda do Pinhal. Embora a fazenda tenha 

sido um local de escravidão, atualmente não há mais negros residentes nesta área. 

3. Fazenda Tanswal: Nomeado em referência ao local de origem dos negros 

escravizados que ali viviam. Atualmente, a fazenda é moderna e era uma das maiores 

propriedades escravocratas da região. 

4. Fazenda Amarela: Localizada no bairro Colônia, a Fazenda Amarela data do período 

da escravidão, mas seus proprietários atuais pertencem a uma família que está no local há 

apenas três gerações e não está diretamente vinculada ao período escravocrata. Na época, a 

fazenda pertencia ao Conselheiro do Império Joaquim Delfino. 

5. Bairro do Rosário: O bairro chamado Campo do Rosário tem uma história marcada 

pela presença de negros alforriados, sendo reconhecido como um reduto dessa comunidade após 

a abolição da escravidão. Até hoje, o local abriga descendentes diretos dessas pessoas, incluindo 

bisnetos de antigos escravizados, preservando uma importante herança histórica e cultural. 

A entrevista também abordou a situação atual da população negra em Cristina, sendo a 

cidade de Cristina, anteriormente composta inteiramente por fazendas de escravizados, ainda 

apresenta traços de racismo. Observa-se a ausência de negros em certos ambientes e a raridade 

da presença de negros no comércio e em posições de emprego. Apesar de negros e pardos 

constituírem a maioria da população, há uma falta significativa de políticas públicas 

direcionadas a esses grupos. 



82 
 

Na zona rural, a condição de vida dos negros tende a ser melhor, com alguns 

descendentes de escravizados mantendo-se nas fazendas onde seus ancestrais foram 

escravizados. Um senhor mencionou que ele tenta manter seus filhos na fazenda, que 

gradualmente se tornam meeiros devido à falta de mão de obra. Com o tempo, muitos 

conseguem adquirir propriedades e terras em outras áreas, como no Bairro Pinhal e Água 

Limpa. 

A entrevistada sugeriu o contato com "Choquito", um guia de turismo local, homem 

negro, que possui material detalhado sobre a Fazenda Tanswal e a Fazenda da Pedra que pode 

fornecer informações adicionais e documentação relevante para a pesquisa, porém não foi 

possível devido à agenda de sua nova atuação no município, atual vereador de Cristina.  

Além disso, a agricultora mencionou a dificuldade de discutir o passado escravocrata 

com a população negra local, que frequentemente evita falar sobre seus ancestrais escravizados 

devido a questões de identidade e crenças religiosas. No entanto, ela recomendou uma 

professora negra e evangélica que pode oferecer uma visão clara sobre a realidade dos negros 

em Cristina, tanto no passado quanto no presente. Maria expressou interesse em que a 

entrevistadora converse com esta professora durante sua visita de campo para obter uma 

perspectiva mais completa da situação. 

No meu bairro colônia, tem a fazenda Amarela, ela é do tempo da escravidão. 

Porém os proprietários estão somente a 3 gerações, não vinculados ao 

período da escravidão. A fazenda na época era no Conselheiro do Império 

Joaquim Delfino. (...) Aqui vc observa umas coisas estranhas, tipo: Não vê 

negros em certos ambientes (...) O comércio em geral não emprega negros 

(raras exceções). Embora negros e pardos sejam a maioria da população não 

tem sequer uma política pública voltada para nós. (...) Na zona rural os 

negros, tem uma melhor condição de vida, mesmo os que se mantém nas 

fazendas onde seus ancestrais foram escravizados. Segundo um senhor um 

dia me falou, ele tenta manter os filhos na fazenda, e aos poucos vão se 

tornando meeiros, pois os fazendeiros não tem mão de obra. E assim vão 

comprando casas e muitos conseguem comprar terras em outros locais. 

Esse fenômeno aconteceu no Bairro Pinhal, Água limpa ... (...) Infelizmente 

os negros daqui nem gostam de falar sobre seus ancestrais escravizados. 

(Maria Aparecida, Agricultora familiar, 47 anos). 
 

A entrevista forneceu uma visão sobre a presença histórica e atual da população negra 

em Cristina, destacando a continuidade das estruturas sociais e a falta de políticas públicas 

adequadas. As informações sobre os bairros históricos e as observações atuais sobre a vida dos 

descendentes de escravizados são essenciais para a compreensão da situação e das dinâmicas 

sociais em Cristina. 

 



83 
 

 

3.3 O rural e o perfil socioeconômico de Cristina – MG 

 

Para compreensão da história de Cristina-MG e a participação da construção nos negros 

da história, no dia 27 de julho de 2023, foi feita uma visita na cidade de Cristina-MG, Figura 

10. Neste dia foram coletadas informações sobre o município, uma vez que as informações 

online são precárias. Para tal, foi verificado documentos da prefeitura, do museu e da biblioteca. 

Além disso, foi entrevistado o historiador da cidade, também secretário da Educação, Marcelo. 

A diretora de Patrimônio da Cidade Raimunda Gonçalves também foi entrevista.  

A cidade de Cristina tem um livro chamado: "Cristina História", por Luiz Gonzaga 

Teixeira. Este livro possui uma cópia no museu e na biblioteca do município, e nele contém 

todas as informações da história do município. Também, foram feitos registros fotográficos dos 

ambientes visitados, bem como de documentos e livros. 

 

 

Figura 10. À esquerda a rodoviária de Cristina e `a direita a praça principal do município de 

Cristina-MG 

 

Fonte: arquivo pessoal. 

 

Foi possível a aproximação com uma Maria Aparecida da Silva, de 47 anos, agricultora 

familiar negra, onde por meio das relações, e entrevistas gravadas e autorizadas, por intermédio 

da ferramenta WhatsApp, cujo consentimento foi através do termo de consentimento livre e 

esclarecido. Também disponibilizou aos entrevistados o termo de consentimento livre e 

esclarecido, sendo também autorizados no momento da gravação. 



84 
 

Este livro é de extrema relevância, pois oferece informações históricas essenciais sobre 

o município de Cristina, que possui poucos registros, tanto em formato impresso quanto online. 

A maioria das informações sobre Cristina está concentrada nesse livro, evidenciando uma 

construção histórica na qual a participação dos negros é pouco destacada, exceto em relação ao 

período em que foram escravizados. Quando o livro aborda a imigração que contribuiu para a 

fundação de Cristina, ele menciona apenas imigrantes de nacionalidades europeias, ignorando 

a participação dos negros no Desenvolvimento do município. 

 

Muitos contribuíram para o progresso econômico e desenvolvimento social do 

município as pequenas colônias de imigrantes que afluíram para a cidade, 

desde fins do século XIX. Destacaram-se, principalmente, as de portugueses, 

italianos, espanhóis, sírios e libaneses, esses genérica e impropriamente 

conhecidos como "turcos". (Teixeira, 2010) 

 

E ainda, o autor destaca que os imigrantes6 europeus se dedicavam principalmente à 

agricultura nas áreas rurais ou a serviços manufaturados no perímetro urbano, os sírios e 

libaneses concentravam-se exclusivamente no comércio, setor que acabaram por monopolizar 

na cidade. Embora inicialmente formassem grupos isolados, eles gradualmente se integraram à 

comunidade de Cristina, frequentemente unindo-se aos cristinenses por meio de casamentos. 

Hoje, seus descendentes são numerosos e atuam em diversas áreas. (Teixeira, 2010, p.97) 

De modo a exemplificar, em Cristina, segundo Texeira (2010) a antiga Fazenda 

Caxambu, também conhecida como Fazenda Amarela (Figura 11), foi adquirida pelo Governo 

do Estado em 1913, após o falecimento de seu proprietário, Joaquim Delfino, conforme 

registrado em escritura lavrada em Belo Horizonte. Nesse local, foi implantada uma Colônia 

Agrícola, razão pela qual a fazenda passou a ser chamada de "Colônia", que contou com a 

chegada de imigrantes alemães, embora essa iniciativa tenha tido curta duração. Segundo 

relatos, alguns desses colonos permaneceram em Cristina, e seus descendentes, apesar de sua 

pele clara e cabelos loiros, integraram-se plenamente à vida rural local, inclusive adaptando 

seus sobrenomes ao português. Isso demonstra que as tentativas de incorporar imigrantes 

europeus à vida rural, iniciadas no século XIX, continuaram com outras experiências ao longo 

do século XX. 

 

 

 
6 Observa-se que o autor não cita a os negros como imigrantes também. Considera-se, portanto, uma forma de 

apagamento dos negros, oriundos do continente africano, escravizados e que constituem parte relativamente 

relevante na constituição do município de Cristina-MG. 



85 
 

Figura 11. Fazenda Amarela, atualmente denominada Colônia, com acréscimo de alpendre e 

jardim murado. Fotografia: Rogério Ferrer, 2010.  

 

Fonte: Livro: História Cristina (Teixeira, 2010) 

Ao citar sobre a vida rural em Cristina, que é comparada como em Espírito Santo dos 

Cumquibus e em todo o Brasil, informa-se que sempre houve predominância sobre a vida 

urbana, conforme documenta a história da Colônia, do Império e, até mesmo, parte da 

República. (Teixeira, 2010, p.97) 

Antônio Candido, em sua introdução à obra Raízes do Brasil de Sérgio Buarque de 

Holanda, destaca que a paisagem natural e social foi profundamente marcada pelo predomínio 

das fazendas em relação às cidades, estas últimas sendo vistas apenas como extensões das 

primeiras. Segundo ele, as fazendas representavam o espaço da nobreza e das atividades 

permanentes, enquanto as cidades permaneciam quase desertas, habitadas principalmente aos 

domingos, conforme relatado por Saint-Hilaire. O antropólogo Cid Rebello Horta também 

registrou que, no século XIX, a fazenda era um vasto latifúndio, com dimensões de três a quatro 

léguas (aproximadamente 24 km) de largura, onde se encontravam grandes contingentes de 

escravizados, a casa grande, as senzalas, oficinas de carpintaria, fiandeiras e alambiques, 

formando uma unidade praticamente autossuficiente, na qual o sal era o único artigo importado. 

O desenvolvimento político-administrativo da Vila seguiu as normas do governo imperial, com 

as atividades produtivas das 22 sesmarias originais sustentando a economia local. (Teixeira, 

2010, p.97) 

As sesmarias, concedidas no final do século XVIII e início do XIX, foram transformadas 

em fazendas, muitas vezes mantendo o nome original. Esse processo ocorreu devido à ineficácia 

do sistema de sesmarias, que, criado para promover a ocupação e exploração das terras, 

fracassou. Após a Independência, o governo suspendeu novas concessões de terras até que uma 



86 
 

regulamentação fosse estabelecida. No entanto, a vastidão dos territórios, a falta de agentes 

administrativos e a resistência dos ocupantes, especialmente em relação ao pagamento de 

impostos, atrasaram essa regulamentação, deixando o processo de ocupação e controle das 

terras cada vez mais desorganizado.  

Entre as sesmarias mencionadas por Luiz Barcellos, destacam-se aquelas que, devido às 

suas dimensões e relevância, deram origem a municípios ou distritos. A sesmaria dos Campos, 

por exemplo, deu origem a Maria da Fé, enquanto a de Santa Cruz dos Pintos resultou no distrito 

de Pinto dos Negreiros, atualmente parte desse município. Além disso, a sesmaria da Barra 

Grande transformou-se no maior bairro rural de Cristina, e a de Barra Mansa, conhecida por 

sua significativa importância econômica. (Teixeira, 2010, p.98). 

Em conformidade a Teixeira (2010), Quase todas as sesmarias se transformaram em 

prósperas fazendas devido à fertilidade do solo e à abundância de recursos hídricos. Muitas 

dessas propriedades foram vendidas, total ou parcialmente, para indivíduos que se tornaram 

grandes latifundiários. 

A família do Padre José Dutra da Luz, que possuía a Fazenda da Glória, exemplifica 

essa situação. Após sua morte, seus sobrinhos, Capitão Mateus Antônio da Luz e Luiza 

Francisca da Luz, casada com o Alferes Antônio Joaquim de Oliveira, herdaram a fazenda. Eles 

expandiram suas propriedades comprando terras vizinhas, como a da Paciência (ou Pouso Frio) 

e a da Barra Mansa. 

O filho de Antônio Joaquim de Oliveira, também chamado Antônio Joaquim de 

Oliveira, construiu a Fazenda dos Alpes. Com o tempo, a Fazenda dos Alpes foi subdividida, 

resultando no bairro rural conhecido como Fazendinha. 

A sesmaria da Água Limpa, inicialmente adquirida por Alferes Manoel Carneiro 

Santiago, evoluiu para um grande estabelecimento agrícola. A Fazenda Água Limpa de Baixo, 

herdada por seu filho, o Comendador Francisco Carneiro Santiago, foi fundada por volta de 

1850 e sua sede ainda existe. No século XX, a maior parte das terras foi comprada por Cornélio 

Alves Ribeiro, e algumas propriedades continuam nas mãos de seus descendentes. 

Já a sesmaria do Pitangal, inicialmente pertencente ao Capitão-mor João Fernandes da 

Silva e depois ao seu neto Joaquim Carneiro Santiago, atingiu seu auge sob a posse de Manoel 

Joaquim Ribeiro de Carvalho e seu genro Edmundo Teixeira de Carvalho no final do século 

XIX. Essa propriedade foi dividida em fazendas menores, algumas das quais ainda pertencem 

aos descendentes. 



87 
 

A sesmaria da Boa Vista dos Pereiras tornou-se a Fazenda Boa Vista, uma propriedade 

de destaque. Após ser de propriedade das famílias Pereira e Luz, foi vendida ao Coronel 

Silvestre Dias Ferraz, tornando-se uma das mais importantes de Cristina. A fazenda foi dividida 

entre herdeiros, resultando nas propriedades Serra, Serrinha, Angola, Atrás da Serra, Ponte 

Funda e Fazendinha. 

A sesmaria de Caxambu, composta por partes das sesmarias de Cumquibus e Palmital, 

foi inicialmente de propriedade do Capitão Bento Ribeiro da Silva. Após sua morte, a fazenda 

foi herdada por Joaquim Delfino, que a ampliou para 420 alqueires e construiu uma sede 

imponente, datada de 1850. Atualmente, a fazenda pertence aos descendentes de Edmundo 

Teixeira de Carvalho, que a adquiriu posteriormente. 

E por último, a sesmaria do Despropósito deu origem à Fazenda Sete de Abril, nomeado 

em homenagem à abdicação de D. Pedro I. Esta fazenda também permaneceu nas mãos dos 

descendentes da família Manoel Dias Ferraz ao longo do século XX. 

A distribuição de terras no município de Cristina ocorreu predominantemente por meio 

das sesmarias, uma estrutura colonial que evoluiu para a formação de fazendas prósperas, 

sustentadas pela intensa exploração da mão de obra escravizada. Observa-se que essas terras 

foram sendo herdadas por famílias desde o início do Império até os dias atuais, evidenciando a 

continuidade de uma prática tradicional e, em certa medida, idealizada. Esse processo reflete a 

ausência de uma redistribuição de terras para imigrantes e negros libertos, perpetuando uma 

concentração fundiária que exclui esses grupos. 

Essas fazendas dependiam fortemente da mão-de-obra escravizada, que sustentava a 

economia de Cristina, seguindo as normas vigentes em Minas Gerais durante o século XIX. 

 

As atividades produtivas dessas fazendas tinham como suporte básico a mão 

de obra escrava, que, em Cristina, como em todo o Império, sustentou a vida 

econômica de então, seguindo as fazendas locais as mesmas normas 

observadas em toda a Província de Minas Gerais, no século XIX. (Teixeira, 

2010, p. 101). 

 

No entanto, este material bibliográfico e documental aborda a questão do trabalho 

escravizado de maneira generalizada. De acordo com Texeira (2010, p.103), que justifica a 

utilização de escravizados ao fato de a maior parte dos destes que chegavam ao porto do Rio de 

Janeiro era destinada a Minas Gerais, frequentemente através do tráfico interno, e muitos eram 

revendidos por grandes proprietários de terras nos mercados locais. Além disso, havia uma 

parcela significativa da população que não utilizava essa força de trabalho. Em contraste, os 

grandes proprietários, que possuíam de 50 a 400 escravizados, representavam menos de 3% do 



88 
 

total. As Listas Nominativas de 1831-32 mostram que mais de 80% dos senhores de 

escravizados detinham entre 1 e 9 cativos. A maioria dos pequenos proprietários de lavouras na 

região possuía escravizados. Conforme relatado por Isaías Pascoal (2007, p. 269), Minas Gerais 

tinha uma população de escravizados que correspondia a 31% do total na década de 1830.  

Em 1822, o viajante francês Auguste de Saint-Hilaire observou que a elite mineira 

estava envolvida no tráfico de escravizados. Ele relatou que os proprietários ricos da Comarca 

do Rio das Mortes tinham negócios semelhantes aos de Minas Novas. Eles adquiriam 

escravizados no Rio de Janeiro e os revendiam a longo prazo para cultivadores menos 

abastados, muitas vezes aceitando produtos como pagamento e obtendo, assim, um retorno 

significativo sobre seu capital. 

Essas práticas comerciais, como vendas a prestações ou trocas por produtos, facilitavam 

para os pequenos lavradores a aquisição e manutenção de escravizados. Na Freguesia de 

Espírito Santo dos Cumquibus, que mais tarde se tornou a Vila de Cristina, a tradição oral 

sugere que alguns grandes proprietários rurais também participaram dessas atividades, embora 

não haja fontes documentais que confirmem essas alegações. Essa participação pode explicar 

as diferenças entre os registros oficiais da população escravizada e o número real de cativos. 

Na entrevista com gestor da cidade Prof. Marcelo Pereira Azevedo secretário da 

educação, ele discorre que a formação populacional de Cristina, e da região sul de Minas Gerais 

em geral, recebeu uma contribuição essencial da população negra, que chegou à área em regime 

de escravidão desde o início do processo de povoamento do município. Cristina começou a ser 

povoada no final do século XVIII, com as primeiras notícias de fixação de habitantes surgindo 

nesse período. 

A população indígena, portanto, teve uma influência relativamente menor na formação 

demográfica do município comparada à população branca colonizadora. Esses colonizadores 

trouxeram, junto com sua chegada, a população negra para trabalhar em regime de escravidão. 

Dados de um censo populacional de Cristina, realizado na metade do século XIX, indicam uma 

grande discrepância entre a população branca e a população africana. Por exemplo, uma 

estimativa não confirmada apontava para uma população de 1.500 brancos e 4.500 africanos na 

época, evidenciando a enorme desigualdade numérica entre os grupos. 

A predominância da população negra na região sul de Minas Gerais durante o século 

XIX é significativa. Os descendentes dessa população eram majoritariamente negros ou pardos, 

resultado da mistura entre brancos e negros, e em alguns casos, indígenas com brancos. O termo 

"cafuso" era utilizado para descrever essa mistura, embora as definições variem. 



89 
 

Atualmente, a presença da população negra em Cristina continua sendo relevante. 

Apesar da miscigenação ao longo dos anos, que é um fenômeno comum no Brasil, a 

comunidade de origem africana ainda representa uma parte significativa da população local. 

Esta continuidade da presença negra na região reflete a profunda contribuição histórica e 

cultural dessa população para a formação e desenvolvimento do município. 

 

A população, a formação populacional da Christina, e aqui isso não é só em 

Christina, nessa região toda aqui, nossa, ela teve uma contribuição essencial 

da…da…da população negra, né? que é, veio para a região, é de maneira 

escravizada, né , já desde o início da…da…da formação do município, que 

ocorreu… começou a ser povoado no final do século XVIII, finalzinho do 

século XVIII. As primeiras notícias que a gente tem de pessoas fixando aqui.  

A gente sabe que aqui na região havia…havia uma pequena população 

indígena né, da tribo, da…nação dos Puris, né, Puris. É, mas assim, a gente 

tem pouquíssima informação a respeito deles. A gente sabe que eles 

habitavam essa região toda aqui, eram nômades, ou seja, eles não se fixavam, 

eles rodavam por todo lado, é pouca informação que a gente tem é isso 

aí...Mas essa população, ela era muito pequena, então ela, vamos dizer 

assim, não contribuiu tanto para a formação populacional do município, 

como a população do…do …do branco, né, colonizador, chamado 

colonizador, que…que…que… que veio para cá e que trouxe 

consequentemente a população negra também para trabalhar, né, em regime 

de escravidão(...).(Marcelo) 

 

Neste trecho eu gostaria de destacar e ponderar a fala de Marcelo, que revela uma tensão 

profunda entre a memória hegemônica e a presença histórica da população negra em Cristina. 

Quando ele afirma que a população negra era “muito pequena, então ela, vamos dizer assim, 

não contribuiu tanto para a formação populacional do município, como a população do…do 

…do branco” (Marcelo), chega a doer, pois reproduz uma narrativa amplamente difundida nas 

cidades brasileiras: a de que a contribuição negra foi secundária, quase inexistente, mesmo em 

regiões onde a mão de obra escravizada foi central para a construção material, econômica e 

cultural do território, como apontado aqui no Território de Cristina.  

 
Mas eu não me recordo da data correta, mas tem um censo populacional de 

Christina, metade do século XIX, que apontava, por exemplo, não são esses 

números corretos, é, uma população por exemplo de 1500, separavam 

brancos e 4500 africanos. (Marcelo). 

 

Contudo, ao mencionar um censo do século XIX que registrava cerca de 1.500 brancos 

para aproximadamente 4.500 africanos, o próprio Marcelo expõe a contradição desse discurso, 

pois os dados sugerem uma maioria negra que, ao longo do tempo, foi apagada ou minimizada. 

Essa hesitação “não são esses números corretos” indica não apenas a ausência de acesso à 

informação histórica sistematizada, mas também a internalização de um processo maior que 



90 
 

levou ao silenciamento, no qual a história local foi contada prioritariamente a partir do ponto 

de vista dos grupos brancos dominantes. Assim, mesmo diante de evidências numéricas, a 

memória coletiva tende a reafirmar a branquitude como a referência legítima de pertencimento, 

contribuições e protagonismo. Essa dinâmica revela o funcionamento do racismo epistêmico e 

da colonialidade do poder, nos termos de Mignolo (2017) e Quijano (2005), que produzem e 

reproduzem narrativas em que a população negra é deslocada para a margem da história, apesar 

de sua presença majoritária e constitutiva. Marcelo, portanto, expressa em suas falas a própria 

disputa racial pela narrativa do passado, mostrando como o apagamento da população negra 

não ocorre por ausência de dados, mas pela força de uma memória social estruturada pela 

negação e pela hierarquização racial que ainda moldam a identidade e o imaginário do 

município. 

 

É a proporção era enorme a diferença era enorme e não é só aqui, se você for 

averiguar, eu…eu, já tive a oportunidade de pesquisar, alguns desses 

descendentes que aconteciam naquela época , a, a…população do sul de 

minas, dessa região toda do sul de minas, no século XIX, essencialmente, ela 

era negra ou parda, né que já…já mistura já, do…do…do branco, do negro 

tudo, e do..do é, tem o que era chamado Cafuso também , se não me engano, 

que era o indígena né, com branco uma coisa assim, eu não lembro agora 

exatamente. (...), Mas a população era essencialmente negra, né, ou de origem 

negra. Então a…a…é inegável a contribuição, hoje a gente ainda tem aqui, 

eu, eu, num, num, não vi ainda o último censo, já saiu né, agora recentemente, 

mas a população negra, aqui do município, é, é ainda grande ainda, de 

origem africana, é muito grande, hoje evidentemente, já miscigenada né, 

aconteceu, acontece no Brasil. (Marcelo) 

 

Além disso evidencia fatos sobre os negros traficados durante a escravidão, destacando 

um aspecto interessante: fundador da Universidade Federal de Itajubá (Unifei), conforme 

Figura 12 que apresenta a sua frase: “Revelemo-nos mais por atos do que por palavras...” 

Theodomiro Santiago, era descendente de uma das famílias mais proeminentes e tradicionais 

na agropecuária do sul de Minas, que pelo lado paterno, pertencia a Carneiro Santiago, que 

possuíam um grande contingente de escravizados. Esses eram empregados na exploração de 

vastas áreas de terras para o cultivo de cereais, tubérculos, cana-de-açúcar, algodão, tabaco e, 

posteriormente, café. Além disso, os escravizados desempenhavam um papel essencial no 

manejo de rebanhos de gado bovino e ovino.  

 

Esse Alferes Manuel Carneiro Santiago, bisavô do grande Educador de 

Itajubá, foi abastado proprietário de muitas terras no sul de Minas. Faleceu em 

02-07-1856. Possuía 120 escravizados. Era o Comendador João Carneiro 

Santiago fazendeiro, proprietário das extensas terras conhecidas por 

Cunquibus, nome tomado do antigo topônimo de Cristina, que era Espírito 



91 
 

Santo dos Cunquibus, nome tomado da expressão latina "cum quibus", que 

significa dinheiro, meios de compras. (Guimarães, 2023, s.p.) 

 

Figura 12. Muro da Universidade Federal de Itajubá (MG) com a frase de Theodomiro Santiago. 

 
Fonte: Unifei, 2023.7  

 

Manoel Carneiro Santiago tornou-se o maior proprietário de escravizados da região. 

Conforme relatado por Luiz Barcellos, Carneiro chegou a Cristina como tropeiro e, descrito 

como "branco, inteligente, português, trabalhador e muito econômico, portanto, um bom 

partido," empregou-se com o fazendeiro Capitão João Fernandes da Silva, proprietário da 

Fazenda do Pitangal e uma das figuras mais prósperas da localidade. Por motivos de interesse 

e conveniência, ele casou-se com a filha de seu empregador, Dona Anna Francisca de Freitas. 

Com isso, acumulou uma grande fortuna e tornou-se um dos homens mais ricos da época 

(Teixeira, 2010). 

O historiador Marcelo, também comenta: 

Tem…tem… Manoel Carneiro Santiago, ele é o avô do Theodomiro Carneiro 

Santiago, que é o fundador da Unifei. E ele foi, ele era português conhecido 

como anel português, ele veio para essa região aqui no século XIX, eu não sei 

dizer se ele veio para cá como é, é vendendo escravizados, ou se ele é, chegou 

aqui, depois começou a comercializar escravizados. Eu acho que é o 

contrário, que ele já veio comercializando escravizados, porque havia, havia 

o tráfico é muito porque o escravo ele era vendido e ela taxado como uma 

mercadoria. Um como hoje a gente compra gado, por exemplo, né? Então 

tirava nota fiscal, essa coisa toda, e ali, na Serra, na divina, na Serra da 

Mantiqueira, aqui, na região de Itamonte, hoje divisa com Baependi. Havia 

um posto de controle de entrada de mercadorias e havia um caminho 

alternativo que o pessoal utilizava para trazer escondido escravo, é pra ser 

vendido, aqui na região sul de Minas e esse Manoel era um desses que fazia 

esse tráfico paralelo de escravizados do Rio de Janeiro para cá. 

E eles, ao invés de passar pelo posto de fiscalização ali na serra e eles 

passavam por um outro caminho alternativo lá, para o lado de agulhas 

negras, uma coisa assim, não sei se alguém ali naquela região tem ainda um, 

 
7 Disponível em: https://unifei.edu.br/wp-content/uploads/2021/07/site.jpg Acesso em 19 de ago. 2024. 

https://unifei.edu.br/wp-content/uploads/2021/07/site.jpg


92 
 

assim, notícias de onde era esse caminho, mas havia esse caminho. É, era o 

comércio ilegal. E, e o Manuel, ele acabou se estabelecendo aqui, porque ele 

acabou se casando aqui com a filha do proprietário da fazenda Pitangal, que 

é aqui na beira da rodovia, que ainda existe hoje, e ele acabou se fixando 

aqui, foi um dos homens mais ricos aqui da da nossa região, que além de ter 

esse liderança da esposa, que era uma família bastarda, ele acabou 

comprando várias fazendas aqui e cada filho morava numa fazenda, tomava 

conta de uma fazenda foi o maior proprietário de escravizados daqui, e tem 

um inventário dele , da esposa dele, se eu me engano, apontava aí tinha quase 

400 escravizados, tinha documentação. (Marcelo) 

A documentação que registrava os escravizados como bens era mantida de maneira 

similar à dos imóveis. Nos inventários antigos, eram incluídos não apenas imóveis, mas também 

móveis, gado e outros ativos. Os escravizados eram listados detalhadamente, com seus nomes 

e outras informações pertinentes. Esses registros refletiam a posse e a valorização dos 

escravizados dentro do patrimônio dos proprietários. Para um estudo mais aprofundado, é 

possível consultar exemplos desses inventários para observar como eram formalmente 

arrolados e descritos. 

Tinha documentação, sim, tem documento, e que os escravizados eram 

arrolados como bens, né? Da mesma maneira que arrolava imóveis. 

Antigamente, rolava até os móveis que tinha dentro da casa e tal, rolava gado, 

rolava isso, colocava lá os escravizados, escrevia por nome e tudo mais, não 

sei se você já teve a oportunidade de ver o inventário desse. (Marcelo) 

 

Mesmo após a abolição da escravatura, práticas associadas à escravidão continuaram a 

existir de diversas formas. O detalhamento das condições dos escravizados era minuciosamente 

registrado em documentos, que incluíam informações sobre a saúde, a capacidade de trabalho, 

o estado dos dentes e a idade dos indivíduos. Esses registros descreviam se a pessoa escravizada 

era destinada a atividades domésticas ou externas e, muitas vezes, eram usados para avaliar e 

classificar a propriedade de forma detalhada. 

O caso de Manoel Carneiro Santiago ilustra essa continuidade. Residente e falecido em 

Cristina, ele enriqueceu, em parte, através da manutenção e comercialização de escravizados. 

Segundo relatos, ele frequentemente utilizava estratégias para ocultar a quantidade real de 

escravizados que possuía. Em vez de declarar o número total de escravizados nos postos de 

registro fiscal, ele relatava apenas uma parte, enquanto escondia o restante durante o transporte 

para evitar o pagamento de impostos. 

Em comparação com outras regiões, como o Vale do Paraíba, onde o número de 

escravizados era significativamente maior, a quantidade de escravizados em Cristina era 

considerável, mas não tão vasta. No Vale do Paraíba, especialmente nas regiões de Vassouras 



93 
 

e Vale do Piraí, alguns proprietários chegaram a possuir até 6.000 escravizados, uma cifra que 

revela a magnitude do sistema escravagista na área. 

A presença africana no sul de Minas Gerais é evidente, embora não seja tão amplamente 

reconhecida ou documentada como em outras regiões. A população afrodescendente, 

predominantemente residente na zona rural desde a fundação de Minas Gerais, concentrava-se 

nas fazendas, que eram o centro da vida social e econômica. As vilas urbanas, em contraste, 

eram pequenas e frequentemente usadas apenas para eventos sociais ou religiosos, já que não 

ofereciam infraestrutura significativa, como escolas ou hospitais. A vida rural, portanto, era 

marcada por uma forte concentração populacional nas propriedades rurais, com as vilas 

servindo apenas para ocasiões esporádicas. 

Então é, descrevia até o estado de saúde do escravo, se o escravo estava bom, 

se era bom de serviço, se tinha dentes ou se não tinha ele chegou a ver isso, é 

desse jeito, a idade dele, o que que ele fazia se era escravo de casa, se era 

escravo fora de casa, enfim, e o Manuel falou, ele residiu e morreu aqui, em 

Christina, não é? é…é…e enriqueceu dessa maneira, né? Então, por exemplo, 

passava no posto. Lá, declarava 10. Escravo se passava com 30 escondidos 

pelo caminho. Alternativo, né? Pra não pagar imposto, né? Então é, ele foi 

um grande proprietário, não é? E se a gente for pesquisar em alguns 

documentos que possa haver ainda, em aqui no judiciário e judiciário, 

testamento, essa coisa toda a gente vê que alguns proprietários tinham muitos 

escravizados, nada comparado com o vale do Paraíba, porque vale do 

Paraíba realmente, principalmente do lado do Rio de janeiro, é que foi um 

celeiro de escravizados, vamos falar assim, né? Porque se aqui o maior 

proprietário chegou a ter quase 400. O, o…Vale do Paraíba aí naquela região 

de Vassouras, Vale do Paraíba, tudo teve um que tinha 6000, é uma coisa 

absurda! Se a gente for parar hoje, 6000 pessoas! Escravizadas, né? E 

trabalhando para, para alguém, mas, mas aqui, o que a gente tem é isso, então 

houve essa, essa, essa, é, é, há essa presença muito grande aqui é do povo 

africano aqui no sul de Minas, isso é evidente e a gente não vê isso aí, 

claramente até os dias de hoje, não é? É, a, a, a, a, a, princípio essa população 

residindo maioria e zona rural, que era a parte mais habitada do município, 

né? as, as vilas em relação a cidade era muito pequena, mas tinha um 

movimento muito pequeno, porque realmente a população se concentrava nas 

fazendas, o pessoal, morava na fazenda, trabalhava nas fazendas e utilizava 

as vilas só para algum evento social, religioso, alguma coisa assim, né? Não 

era nem para estudar, porque não tinha escola...É, né, não era pra... pra... 

pra questão de saúde porque cê não tinha hospital era realmente só… A 

pessoa tinha casa na fazenda e tinha uma casa na cidade pra vim para uma 

festa religiosa, alguma coisa, um evento social que era raro. (Marcelo) 

 

Carneiro não constava nas Listas Nominativas da época, pois, embora possuísse terras 

na cidade, essas estavam na Freguesia de Nossa Senhora do Carmo, onde mantinha sua 

residência oficial e onde suas atividades eram registradas. Além de suas atividades iniciais 

como tropeiro e dos negócios lucrativos que empreendia, acredita-se que seu enriquecimento 

tenha resultado, em grande parte, do comércio de escravizados. Segundo a tradição oral e 



94 
 

novamente mencionado por Luiz Barcellos, Carneiro comprava escravizados no Rio de Janeiro 

e, para aumentar seus lucros, desviava parte deles por rotas clandestinas nas florestas, evitando 

o registro fiscal e sonegando informações sobre a quantidade real transportada. Essa prática de 

evasão fiscal era relativamente comum no comércio de escravizados e de bens diversos. 

Entre 1831 e 1832, as Listas Nominativas revelam um número significativo de 

proprietários de escravizados na região, mas apenas uma minoria possuía grandes quantidades. 

Enquanto muitos fazendeiros, negociantes, artesãos, comerciantes e pequenos industriais 

possuíam escravizados, geralmente em número reduzido, poucos grandes proprietários rurais 

detinham mais de 30 escravizados. O maior número registrado nas listas era de 76 escravizados, 

pertencentes ao Capitão Mateus Antônio da Luz. Na população total de 2.294 pessoas, 37,10% 

eram escravizados, uma porcentagem relevante em comparação com a média estimada para a 

província de Minas Gerais, que era de 31%, e um pouco inferior à estimativa para Baependi, 

que era de 40%. A maioria dos escravizados, aproximadamente 60%, era de origem africana. 

Esse fato revela a influência conservadora que ainda persiste em certas instituições, 

refletida na manutenção de homenagens a figuras escravocratas, como no caso de Cristina e 

como exemplificado, na Unifei. Esse contexto nos leva a refletir sobre as razões pelas quais 

ainda se homenageiam homens envolvidos na escravidão, em um cenário contemporâneo no 

qual o capitalismo, em alguns aspectos, apresenta práticas análogas à escravidão.  

Essa estrutura de exclusão da participação negra também é evidente em Cristina. 

Durante uma visita ao museu local, percebemos que, embora tenhamos sido bem recebidos 

pelos gestores, os murais e painéis expostos destacam majoritariamente personalidades brancas, 

como o padre que fundou a igreja, enquanto há apenas um quadro de uma mulher negra, Tia 

Eva, representada como uma pedinte apresentado na Figura 13. 

 

Figura 13. Na parede a esquerda quadros com ilustres, homens em sua maioria brancos, a 

direita a Tia Eva. 

 
Fonte: Arquivo Pessoal. 



95 
 

A história de Cristina também revela uma mudança no nome do município em 

homenagem à Princesa Isabel, que visitou a cidade em 1868 e foi associada aos processos 

abolicionistas durante a República. 

A construção histórica de Cristina evidencia a influência religiosa, onde os negros eram 

segregados em sua própria igreja, dedicada à Capela de Nossa Senhora do Rosário, enquanto 

os brancos frequentavam outra igreja católica principal do município, a Paróquia do Divino 

Espírito Santo, Figura 14. História tal, que não é registrada em nenhuma das informações 

oficiais de Cristina, mas que é difundido pela população de Cristina, como será reforçado nos 

próximos capítulos. Atualmente essa igreja é frequentada por todos, refletindo uma mudança 

na dinâmica social do município. 

Figura 14. À esquerda a Paróquia do Divino Espírito Santo e à direita Capela de Nossa 

Senhora do Rosário. 

  
Fonte: Site da Prefeitura de Cristina, 2025. 

Conforme o esquema do mapa conceitual, na Figura 15, é possível perceber que a terra 

se encontra com maior posse em mãos brancas, e negros em sua minoria possuem posse de 

terras dentro de Cristina. Mas dentro desta vertente, é necessário olhar com uma vertente mais 

crítica sobre a questão estruturada sociedade que caminha de uma história onde a estrutura 

colonial foi enraizada no Brasil e continua levando aos poucos acesso de terra não somente dos 

negros (pretos e pardos), mas os povos originários e quilombolas, que lutam por sua demarcação 

territorial. Ainda assim, é notório, para quem contempla este movimento, que há um racismo 

estrutural, que tende a desprezar os elementos culturais que são esmagados pelo eurocentrismo 

e os modelos hegemônicos, onde a maioria da população se torna a minoria devido aos seu 

pequeno acesso a recursos que deveriam ser seus por direito.  



96 
 

Figura 15. Mapa conceitual sobre “De que é terra?”, elaborado pela autora em 23 de maio 2024. 

Fonte: Arquivo pessoal. 

Encontra-se, então, movimentos do MST, para tentar resistir e reivindicar o direito do 

acesso às terras, muitas não utilizadas, aos hectares e hectares que não produzem nada. E por 

fim, chega-se à questão da Reforma Agrária. Sem a Reforma a Agrária não há uma 

Desenvolvimento Rural efetivo, pois as riquezas das massas não estão sendo divididas de 

formas equalitárias. “Estou plenamente convencido de que, a menos que a propriedade privada 

seja completamente abolida, não é possível haver distribuição justa de bens e nem a humanidade 

pode ser governada adequadamente.”8 (Moore, 1516, p.66). Dentro do mapa conceitual, que 

representa o município de Cristina, sabe-se que tudo está elencado, agregado e que “se puxar o 

fio da lã, ela vai desenrolar muito mais.” 

No caso específico do município de Cristina, a análise do mapa conceitual mostra como 

tudo está profundamente entrelaçado, como se fosse um novelo de lã, que, ao ser puxado, revela 

camadas ainda mais profundas de desigualdade e de resistência. É nessa tessitura que se 

inscrevem as falas de Maria, ao relatar as dificuldades enfrentadas pelos agricultores familiares, 

que sonham com autonomia, apoio e condições dignas de se estabelecer economicamente, mas 

encontram barreiras que os impedem de avançar. Sua experiência pessoal ilumina a dimensão 

concreta da luta pela terra: não se trata apenas de acesso ao território, mas de acesso à dignidade, 

à permanência e à possibilidade de construir futuro em um espaço historicamente marcado pela 

exclusão. 

É complexo. Eu pensava assim antes de percorrer todo território. Mas +ou - 

80 % dos agricultores ainda são agricultores familiares (netos / bisnetos de 

 
8 "Adeo mihi certe persuadeo, res aequabili ac iusta aliqua ratione distribui, aut feliciter agi cum rebus mortalium, 

nisi sublata prorsus proprietate, non posse." 

 



97 
 

portugueses, alemães e italianos) raríssimas miscigenação com indígenas, 

negros, espanhóis. 

 

Bairros: Colônia, Beleza, Barra mansa, Fazendinha, Matinha, Vargem 

Alegre, Sertaozinho (viraram produtores rurais em virtude do café, mas toda 

família trabalha junto com empregados) 

 

Cachoeirinha dos paivas (viraram produtores rurais nos últimos anos porém 

costumam trabalhar junto com os empregados São Domingos, Corrego das 

pedras, Lopes, Sesmaria, Graminha (costumam trabalhar juntos com 

empregados, agora já são produtores rurais) 

 

Obs.: esses bairros sempre tiveram fazendas, porém na 1 guerra alguns 

fazendeiros venderam suas terras para o governo doar aos imigrantes. Nessa 

época os negros foram expulsos e se uniram aos outros na periferia da cidade. 

Por isso esses bairros, quase não tem negros. 

 

(...) Maria: Mas ainda tem os descendentes dos fazendeiros do Império, esses 

não lavram a terra. Fazenda sete de abril, Fazenda da Pedra, Fazenda da 

Pedra 2, Fazenda da Pedra 3, Fazenda da Pedra 4, Fazenda boa vista, 

Fazenda do Angola, Fazenda água limpa (1,2,3,4). 

 negros rurais são oriundos dessas fazendas ou vindos de Carmo de Minas, 

ou Maria da Fé. Era comum casar negros de ambas fazendas. Sempre foi 

incentivado pelos fazendeiros o casamento entre os negros, para não acabar 

a mão de obra barata. As próprias patroas sempre diziam para as 

empregadas ficarem longe dos filhos de imigrantes. Isso porque mesmo após 

o término da escravidão os negros continuavam obedientes. Mulheres que se 

uniam a filhos de imigrantes não trabalhavam mais nas cozinhas da Fazenda. 

Iam para as lavouras com maridos. Tem algumas amigas da minha mãe que 

passaram por isso. (Maria) 

 

Essa informação é confirmada por Rai Gonçalves, mas se difere do relato do Historiador 

Marcelo. “(...) Então, a maioria é o pessoal preto do que o branco, propriamente dito. (...) São 

mais negros. (...)”. Ela também informou sobre as documentações e registros dos escravizados: 

É, Cristina, nesses duzentos e poucos anos, né? Nós estamos aqui, se não me 

engano, há 225 anos e nós tínhamos aqui a questão dos homens escravizados. 

(...)Eram muitos os homens escravizados, né? E quando eles são libertos, 

entre linhas, diga-se, de passagem, como em todos os demais municípios que 

tinham homens escravizados, eles ficaram perdidos, sem saber para onde ir e 

o que fazer exatamente. Então, nós tivemos muitos casos aqui. Tem um bairro 

aqui que se chama Campo do Rosário. Então, esse bairro, Campo do Rosário, 

foi o reduto dos negros alforriados. Então, ali a gente ainda tem bisnetos de 

homens escravizados. (...)Então, é muito legal. Hoje, esse bairro já não tem 

mais tantos homens pretos porque houve a questão da miscigenação. Então, 

teve ali essa quebra, vamos pôr assim. Então, hoje a gente tem poucos negros, 

homens negros, homens pretos ali no Campo do Rosário. E ali a gente tem, 

inclusive, a igreja de Nossa Senhora do Rosário dos Homens Pretos. Era de 

1843. Hoje, está sendo até pelo Conselho de Patrimônio tombada. E a 

imagem, tanto a imagem quanto a capela, está sendo tombada pelo Conselho 

de Patrimônio. E aí, hoje a gente tem ali, eu diria, mais ou menos cerca de 

umas 6, 7 famílias negras. As demais já são ou parda ou branca. (...) A gente 

tem, são relatos pequenos que a gente tem, mas é a questão da oralidade 



98 
 

mesmo. A gente ouve muitos moradores, os mais antigos, que falam com muita 

força mesmo, falam com muita propriedade de que lá foi o lugar para onde 

eles foram, quando vieram das fazendas, quando foram libertos. (Rai 

Gonçalves) 

 

Ao questionar Marcelo sobre a informação e percepção que ele possuía em relação à 

predominância de agricultores familiares brancos em comparação aos negros, se difere: 

Olha, eu vou… eu vou levar, eu vou analisando mais a, sobre a questão dos 

produtores de café especial, que a edição talvez seja a maioria aqui, pessoal, 

que está desde dedicando e cultura familiar e, é, esse pessoal trabalha mais 

com café especial, hoje, a maioria é, é branca diante da, seria de, da cor 

branca? Assim a gente vê alguns casos, mas eu acho que pouquíssima gente 

dessa área, trabalha é, é na parte da agricultura, e quando sim, não tem mais 

essa, não tem essa presença, eu acho que não, isso é uma observação, eu não 

sei, não, não tenho dados para dar exatamente! (Marcelo) 

Mas eu acredito que a maioria não... não...seja de afrodescendentes, não. 

(Marcelo) 

 Ao conversar sobre a questão da posse de terra, perguntei se ele notava se havia mais 

negros ou brancos como proprietários de terras: 

Ah! Brancos... São mais brancos. 

(nesse momento ele se mostrou pensativo e reflexivo). 

Nessa situação não mudou não, porque o que que aconteceu quando houve a 

essa, quando acabou realmente o regime escravocrata, o pessoal passou a 

trabalhar, é, é com a empresa, é esse pessoal né, os antigos escravizados, eles, 

passaram a trabalhar como empregados, alguns tiveram, alguns tiveram 

condições de ter uma ascensão social. Mas foram muito bons, né? Se você for 

comparar, não houve uma evolução assim, expressiva nessa parte, passar ou 

passaram a trabalhar como empregados remunerados ou passaram a dedicar 

a outras atividades que não tinham nada a ver com agricultura, né, é, então 

é preto, predominantemente a propriedade rural, ela continuou nas mãos de... 

de... pessoas de, de ascendência, ascendência branca, né? Vamos dizer assim, 

e, e, não da raça negra. (Marcelo) 

 

A persistência do racismo estrutural é evidente ao se observar as mudanças que 

ocorreram após o fim do regime escravocrata. Embora os ex-escravizados tenham passado a 

trabalhar como empregados remunerados e alguns tenham alcançado certa ascensão social, essa 

evolução foi limitada e não resultou em uma mudança significativa na distribuição de terras. A 

propriedade rural permaneceu predominantemente nas mãos de indivíduos de ascendência 

branca, enquanto os negros, em grande parte, continuaram a ocupar posições de subordinação 

ou migraram para atividades fora do setor agrícola. Isso reflete a manutenção de estruturas de 

poder racializadas, onde as oportunidades e os recursos continuaram a ser distribuídos de forma 

desigual, perpetuando a marginalização da população negra no campo. Estas informações já 



99 
 

corroboram para a resposta quando a posse de terra e a condições do trabalhador negro rural de 

Cristina- MG. 

 

3.4 Relato de campo – Caminho pelo bairro Colônia, onde a terra ainda chora 

baixinho 

No dia 24 de maio de 2025, eu fui à Colônia novamente, feliz por poder reencontrar 

pessoas queridas, ao mesmo tempo com um certo peso no peito e um chamado que eu não sabia 

nomear, era como se a terra estivesse me chamando e eu prontamente atendi. Fui com alguns 

os colegas, entre eles o Carlos Pimenta, a Chaquel, Carol e o Matheus. Passando pela entrada 

de Cristina, e mais à frente em entre uma estrada de terras, árvores e casas simples. Encontramos 

então com a Maria, Mariana e a Dona Ana já na Igreja São Sebastião de acordo com a Figura 

16, onde a maioria dos encontros acontecem. Seguimos rumo à Fazenda Amarela, um lugar que 

eu já pressentia que não era só geográfico, mas histórico e ancestral. 

 

Figura 16. Igreja de São Sebastião, Bairro Colônia, Cristina- MG 

 
Fonte: Arquivo pessoal. 



100 
 

 

Logo na chegada da Fazenda Amarela, como apresentado na Figura 17 os portões nos 

olharam como quem pergunta: “vocês sabem onde estão entrando?”. Pelas tantas entrevistas já 

realizadas, eu senti que estava adentrando não só uma fazenda, mas um território de dores ainda 

abertas, de vozes abafadas por séculos, de vidas que nunca foram oficialmente registradas, mas 

que deixaram rastros em tudo, na madeira, na pedra, nas paredes, no cheiro da terra e no ar que 

pairava sobre aquele lugar. 

 

Figura 17. Entrada da Fazenda Amarela, Bairro Colônia, Cristina – MG. 

 
Fonte: Arquivo pessoal. 

 

A fazenda é como uma cápsula do tempo, que carrega em si às várias temporalidades 

da história de Cristina MG, que são reflexos da história do Brasil, repetidas, modificadas, mas 

que continuam lá, falando e contando por meio da sua existência histórias, dos mais diferentes 

lados, ou com lados apagados, Com uma estrutura colonial clássica, a casa grande dentro da 

Fazenda Amarela se impôs diante de mim com suas janelas largas, suas portas velhas e sua 

varanda que parece ainda vigiar o mundo. Havia uma fonte de água, frente à varanda, conforme 

Figura 18 e foi ali, com o barulho sutil da água escorrendo, que ouvi Mariana dizer: “aqui 

embaixo era o quilombo... Lá em cima ficavam os brancos.” Mariana apontava com seus olhos 

locais da grande casa do Fazendeiro, de forma disfarçada, com certa tristeza no olhar, ao mostrar 



101 
 

que a casa onde estavam as janelas foi habitada pelos fazendeiros brancos e nas portas abaixo, 

áreas da parte do quilombo onde os negros moravam. 

 

Figura 18. Fazenda amarela com a vista da varanda, das janelas e parte do quilombo abaixo. 

 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Doeu perceber que, mesmo depois de tanto tempo, o alto e o baixo continuam existindo. 

Doeu ver que a arquitetura da fazenda ainda conta, com clareza, quem podia olhar o horizonte 

e quem devia abaixar a cabeça. O contraste entre o que é belo e o que é brutal se apresentava o 

tempo todo. Era uma caminhada sobre chão de memórias pesadas. A beleza do lugar não apaga 

sua violência. 

Primeiramente, adentramos a parte inferior da casa grande, o porão sombrio com duas 

divisórias onde, outrora, viviam os negros ex-escravizados Figura 19. Um espaço abafado, de 

pouca luz, paredes de pedra bruta, construção de pau-a-pique e madeiras grossas, talhadas pelas 

mãos forçadas daqueles que ergueram cada canto daquele lugar. O teto parecia pesado com o 

silêncio que ali permanecia. Hoje, aquele mesmo espaço abriga tonéis de cachaça e pingas.  

 

 

 

 



102 
 

Figura 19. Parte inferior da casa Grande da Fazenda Amarela, onde moravam os negros, hoje 

um dornal de cachaça e pingas. 

 
A 

 
B 

 

C 

 

D 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Na sala seguinte, mais ampla e iluminada, típica das antigas roças, encontrei uma 

espécie de loja, onde se vendem as bebidas da fazenda, com o dono da fazenda, Élsio, bem 

receptivo e cordial. Nas paredes, imagens antigas, propagandas de cervejas, pinturas 

empoeiradas, que tentavam dar vida ao que ali resistia Figura 20 (A). Do rústico das madeiras 

torneadas por cima de nossas cabeças, que remonta um passado sofrido, construção por negros, 

ex-escravizados Figura 20 (B). Uma porta ao fundo se abria para uma escadaria, conduzindo ora 

ao terreno interno, ora à casa principal. Tudo parecia encoberto por uma camada espessa de 

passado, onde a beleza do presente ainda carrega o peso daquilo que não pode ser esquecido. 

 

 



103 
 

Figura 20. Lojas de bebidas da fazenda (A) e estruturas de maneiras construída por negros, 

ex-escravizados (B). 

 

A 

 

B 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Subimos à escadaria e adentramos a casa principal, sua estrutura é rústica, marcada pela 

arquitetura do tempo e da dor, madeira cortada à mão, paredes de pau a pique, chão de madeiras 

grossas cuidadosamente assentadas, tudo feito por mãos negras, por corpos escravizados. 

A varanda, representada na Figura 21 (A), de onde podia-se descansar, mas vigiar os 

serviços de “panha” (termo muito utilizado para a colheita) de café e o moer da cana-de-açúcar, 

representado na imagem da Figura 21 (B) onde olhei a cada detalhe tentando repensar o 

passado tão desigual e cruel. Ao adentrar a cozinha conforme Figura 21 (C) Mariana me dizia: 

“olha pra cima, tudo isso aqui foi construído pelos escravizados. Foram os negros que 

levantaram essas paredes.” Eu senti o suor daqueles que ergueram aquilo com as próprias mãos, 

que talvez sangraram, e deram seu suor para aquilo que nunca seria seus. Essas paredes resistem 

ao tempo, de acordo com a Figura 21 (D), assim como a estrutura racial. Porém apesar de 

apresentarem algo consistente, mas negativo, representa a resiliência dos povos negros que 

ecoam no ambiente. 

 

 



104 
 

Figura 21. A varanda interior da Casa grande (A), o Terreno frente a escadaria que e à varanda (B), a 

parte da cozinha (C) e foto da parede de pau-a-pique construída pelos antigos (D). 

 
A 

 
B 

 
C 

 
D 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Meus olhos percorreram os móveis antigos, os pisos gastos, as imagens de santos, e uma 

Bíblia aberta sobre a mesa. A casa parecia que queria contar algo mais, procurei informações e 

tentar observar com um olhar detalhado a cada objeto, símbolos, escritas, livros e tudo que a 

casa possuía, que podem ser visualizados na Figura 22 (A), (B) e (C). Vi documentos, registros 

de terra, escrituras com nomes brancos e brancos apenas Figura 22 (E). Folheei livros antigos 

de medicina e homeopatia Livro “O médico Homeɶpatha a Família”, Dr. Bruckner Costa, 



105 
 

(1897), Dr. Bruckner Costa, presenta na Figura 22 (D). Um dos livros me chamou atenção, foi 

uma obra que fala de Cristina, de 1988 e o livro “Todos cantam sua Terra, também vou cantar 

a minha” 214 anos de Cristina, de Casemiro de Abreu, conforme Figura 22 (F). E eu pensei: 

quantos puderam, de fato, cantar sua terra? Quantos sequer tiveram uma terra? Quantos negros 

poderão cantar suas terras? 

 

Figura 22. Sala de jantar com elementos antigos (A); canto direito da sala com quadros antigos, 

máquina de costura singer antiga, telefone de discar, santos e objetos antigos (B); estante de livros 

antigos (C); Livro “O médico Homeɶpatha a Família”, Dr. Bruckner Costa, 1897 (D); área com 

quadros de registro de escritura da casa, compra e venda, premiações e artefatos antiquários (E); livro 

“Todos cantam sua Terra, também vou cantar a minha” 214 anos de Cristina, (1774-1988) de 

Casemiro de Abreu (F). 

 
A 

 
B 

 
C 

 
D 



106 
 

 
E 

 
F 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Um dos destaques foi o quadro da antiga fazenda na Figura 23, datado de 1992, mas 

retratando uma cena do século XIX, em que se vê claramente a divisão do espaço: a casa grande, 

no alto, e as diversas portas de acesso às senzalas ou moradias dos trabalhadores negros na parte 

inferior.  

Figura 23. Quadro “Fazenda de Caxambu no século passado” de 1992, Ilustração da Fazenda 

Amarela, o funcionamento de produção de cana-de-açúcar e café e a representação dos negros no 

quilombo. 

 
Fonte: Arquivo pessoal. 



107 
 

Na ilustração, da Figura 23, há representações explícitas da violência do período 

escravocrata, como um homem negro sendo chicoteado por um branco. Também se observam 

cenas do cotidiano: mulheres negras preparando café, homens trabalhando na roça, crianças, 

animais e caçadores com arco e flecha. Contei treze portas onde moravam os negros. No 

desenho, corpos negros moíam cana, colhiam, cuidavam do gado, caçavam. Homens negros 

aparecem curvados, exaustos, enquanto outros sendo chicoteadas por um homem branco, 

possível feitor. E o senhor branco montado a cavalo, ao fundo, vigiando tudo. Na minha pele, 

um arrepio. No meu peito, uma revolta que já não era só minha. 

Caminhamos rumo ao celeiro, Figura 24 (A), erguido pelas mãos calejadas de ex-

escravizados, guardava em seu interior a memória viva de um tempo que o pó não apaga. Ali, 

um antigo carro de bois repousava ao lado de ferramentas esquecidas, Figura 24 (C), como se 

ainda aguardassem o toque de quem já não está. Toda a estrutura era feita de madeira maciça, 

pesada e resistente, mas ferida pelo tempo e pelos cupins, exigindo constante cuidado do 

funcionário da fazenda. Atualmente, esses mesmos espaços se transformaram: a parte inferior 

serve à produção de cachaça e pinga; o celeiro guarda milho ou café; e o estábulo acolhe 

animais, Figura 24 (B). Ainda assim, ao caminhar por ali, senti que o chão guardava, sob a 

rotina do trabalho presente, o eco das vozes e passos daqueles que resistiram em silêncio. 

Sob meus pés, o chão de pedras rústicas, também assentadas pelos sujeitos escravizados, 

conduzia os caminhos que cruzavam o lugar, Figura 24 (D). Cada pedra parecia guardar, em 

seu silêncio frio, a marca das passadas de quem um dia carregou peso demais. Caminhar por ali 

era como tocar a história com a sola dos pés, sentindo na pele a mistura de dor, exaustão, 

resistência e permanência. 

 

Figura 24. Celeiro de madeira (A), estábulo (B), (C) área interna do celeiro com um 

carro de boi e (D) piso do chão construído em pedras pelos ex-escravizados. 

 
A 

 
B 



108 
 

 
C 

 
D 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Durante a visita, observamos que o único trabalhador presente na fazenda era um 

homem negro retinto, incumbido das tarefas gerais, representado na Figura 25, que foi 

embaçada para preservação da imagem do funcionário. Mariana e Maria chamaram atenção 

para o fato de que, apesar da aparente cordialidade nas relações atuais, as famílias negras da 

região continuam vivendo sob o regime de meia, colhendo café e trabalhando em terras que não 

lhes pertencem. A estrutura fundiária e social se perpetua, mesmo que sob novas roupagens. 

 

Figura 25. Trabalhador negro retinto cuidando dos afazeres da fazenda. 

 
Fonte: Arquivo pessoal. 



109 
 

Ao redor, dizem existir cemitérios clandestinos, onde negros foram enterrados sem 

nome, sem oração, sem velório. A caminhada nos levou ainda até o que seria, segundo os 

moradores, um antigo cemitério clandestino. No caminho de terra em direção à igreja São 

Sebastião, Mariana contou que, quando criança, passava por aquele caminho às margens do rio 

para cortar caminho e que, em certa ocasião, outras crianças encontraram um crânio humano 

no local, apresentado na Figura 26. 

 

Figura 26. Locais possíveis de cemitério clandestino de ex-escravizados negros, onde (A) 

apresenta a rota de desvio e como os bambus se encontram plantados metodicamente; (B) outra rota de 

desvio que direcionava ao rio; (C) visão de perspectiva do ponto do possível cemitério clandestino à 

direção da igreja São Sebastião; (D) Rota de desvio de onde antigamente corria águas. 

 
A 

 
B 

 
C 

 
D 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Como bióloga, observei que a disposição dos bambus plantados naquela área não segue 

o padrão natural de crescimento dessas plantas, como avaliado, este bambu seria o Bambusa 

tudoildes, oriundos da Ásia, em específico China, cujo seu crescimento costuma ser em gomas 

e denso, a não ser que, seja plantado com método de divisão de touceiras, onde o rizoma e 

gemas são separadas. Ele é comumente utilizado como forma de “cerca” e ele cresce 



110 
 

rapidamente, dentro de 60 dias, levando no máximo 3 a 5 anos para um crescimento efetivo e 

pode atingir 24m de altura. O que me fez pensar: “Como um bambu asiático está plantado 

aleatoriamente em um terreno rural brasileiro, sem a necessidade de cercamento? Porque 

‘cargas d’água’ (expressão que representa o ‘porque motivo’) ele estaria ali, sem objetivo 

algum?” Ao que me faz inferir sobre a hipótese que tenham sido ali colocadas intencionalmente 

para encobrir vestígios dos corpos enterrados de maneira irregular, “clandestinamente”. 

Ainda no trajeto, Mariana compartilhou comigo a história de um milagre atribuído a 

Nossa Senhora Aparecida. Segundo a narrativa popular, um escravizado seria açoitado em 

frente à imagem da santa, mas o homem incumbido de aplicar o castigo caiu morto antes de 

realizar o ato. A comunidade, interpretando esse acontecimento como sinal divino, entendeu 

que a escravidão deveria cessar. Essa narrativa religiosa revela o modo como fé, memória e 

resistência se entrelaçam no imaginário local. 

Além disso, foram contadas lendas sobre a presença de sacis na região, transmitidas de 

geração em geração, misturando elementos da tradição afro-brasileira e do folclore popular. 

Ana, uma mulher branca, das mulheres presentes, relatou que, quando criança, sua mãe dizia 

ter visto dois sacis pequenos brincando no mato, e que havia muito medo associado a essas 

figuras, sua mãe dizia: “sai daí, coisa ruim!”. Eu ouvi em silêncio, entendendo que para alguns, 

o Saci é medo, talvez associado a imagem do negro, bem como a figura do negrinho pastoreiros, 

onde ambos os personagens eram travessos, davam nós em rabos de cavalos, e faziam suas 

travessuras, essa fala me lembra a frase de Fanon “Mamãe, olhe o preto, estou com medo!” 

(Fanon, 2008, p. 105), o que complementa sobre o seus estudo sobre os corpos, “A 

epidermização do racismo, (...), remete à discussão sobre a percepção fenomenológica do corpo 

negro pelo outro imperial e racista.” (Bernardino-Costa, 2016, s.p.). 

Encerramos o percurso retornando à rua principal da igreja, com o pensamento de que 

essa visita nos proporcionou uma imersão profunda na memória social, nos conflitos fundiários 

históricos e nas práticas culturais de resistência da população negra rural. Ao caminhar por 

esses espaços, percebemos que cada parede, cada trilha e cada relato oral funcionam como 

suportes de memória, acionando aquilo que Ribeiro, Kamensky e Bussolotti (2025) apontam 

como o vínculo essencial entre memória e identidade: “o ato de rememorar pode ser traduzido 

em palavras de uma narrativa. Por meio dessa, outras pessoas – ou mesmo o próprio narrador – 

tomam consciência de suas vidas, de suas experiências. Descobrindo-se quem é, cria-se uma 

identidade. A memória traduzida em palavras transmite uma experiência vivida e explica o 

comportamento do presente.” Nesse sentido, a visita ao território não apenas evidenciou as 



111 
 

marcas do passado escravista e os processos de exclusão fundiária, mas também iluminou como 

as comunidades negras rurais de Cristina constroem e atualizam suas identidades por meio da 

rememoração — seja na fala sobre a terra, nas histórias de antepassados meeiros, ou nos modos 

de resistir à permanência das hierarquias raciais. Assim, o percurso se converteu em narrativa, 

e a narrativa, em consciência histórica, revelando que a disputa pela terra é também disputa pela 

memória e pela possibilidade de existir como sujeito pleno na história local. 

 

Com isso, revela-se a ligação entre memória e identidade, que necessita de um 

suporte a ser interpretado, para ser evidenciada e compreendida. O ato de 

rememorar pode ser traduzido em palavras de uma narrativa. Por meio dessa, 

outras pessoas - ou mesmo o próprio narrador - tomam consciência de suas 

vidas, de suas experiências. Descobrindo-se quem é, cria-se uma identidade. 

A memória traduzida em palavras transmite uma experiência vi-vida e explica 

o comportamento do presente. (Ribeiro, Kamensky e Bussolotti, 2025, 

p.18) 
 

A história oralizada do bairro Colônia e da Fazenda Amarela revela camadas de 

silenciamento, mas também de permanência e ressignificação dos espaços. Escutar essas vozes 

é fundamental para compreendermos o Brasil profundo de suas injustiças, sua espiritualidade e 

sua capacidade de sobrevivência diante da violência estrutural. 

Ribeiro (2016) fala sobre a importância da história oral para a contrução dos saberes ou 

até mesmo como conforma da produção do conhecimento, “(...) que privilegia o diálogo e a 

colaboração de sujeitos considerando suas vivências, experiências, memórias, identidades e 

subjetividades, para a produção do conhecimento.” (Ribeiro, 2016, p.2). Até porque durante o 

decorrer dapesquisa é evidenciado, a reprodução de versões históricas moldadas pelo olhar das 

elites, o que podemos perceber que a história oficial não é neutra. Ela foi construída 

majoritariamente pelos “vencedores”, aqueles que detinham poder político, econômico e 

intelectual. O que confirma a fala da autora aqui citada “As divergências entre a história das 

elites ou dos “vencedores e dos vencidos são pontuadas e enfrentadas, de modo a desmistificar 

o processo de construção do conhecimento e dar visibilidade a ‘outras histórias’” (Ribeiro, 

2007, 16). 

Por isso, muitas narrativas da população negra rural, como suas trajetórias de trabalho, 

de luta pela terra, religiosidade, violência vivida e formas de resistência, foram 

sistematicamente silenciadas ou minimizadas. Enfrentar essas divergências, então, significa 

questionar a própria forma como o conhecimento histórico foi produzido e abrir espaço para 

“outras histórias”: as histórias das pessoas negras que sustentaram a região, mas que raramente 

aparecem nos documentos oficiais. Reescrever a história, por intermédio de vozes não ouvidas, 



112 
 

pela oralidade e escutava ativa é parte de um processo de reconstrução mais justa do passado, 

capaz de reconhecer experiências que foram apagadas e empoderar a população negra como 

protagonista da memória e do território. 

Então, posso falar, o que a terra me disse quando calei para escutar? Eu ouvi lembrança, 

senti o grito dos silenciados, a dor imerecida de negros subjugados, vi um outro lado da história 

não contada, mas com ânsia de ser soprada pelos ventos de Cristina. Eu saí dali diferente, como 

se cada passo naquela terra tivesse me costurado com um tempo que ainda não passou. Como 

se a história tivesse sussurrado no meu ouvido: “olha bem. Vê se agora você entende.” Isso faz 

parte da memória, e conforme Pollak (1992 ,p. 204): 

 

A memória é seletiva. Nem tudo fica gravado. Nem tudo fica registrado. A 

memória é em parte herdada, não se refere apenas a vida física da pessoa. A 

memória também sofre flutuações, que são função do momento em que ela é 

articulada, em que ela está sendo expressa. As preocupações do momento 

constituem um elemento de estruturação da memória. (Pollak, 1992, p. 204) 

 

Essa visão também é dialogada, por Ribeiro, Kamensky e Bussolotti (2025), onde em 

suas visões, a memória vive dentro de cada pessoa, mas muitas vezes precisamos de objetos 

externos, como em fotos, lugares, roupas antigas, documentos, que funcionam como “atalhos” 

para lembrar. Elas afirmam “A memória está presente em nós. No entanto, podemos fazer uso 

de objetos externos como atalhos para se chegar a algumas lembranças. Ao lado desses “objetos 

biográficos” é mais fácil narrar uma história, pois “guardam” a memória e “fazem” lembrar das 

mais diversas maneiras.” (Ribeiro, Kamensky e Bussolotti, 2025, p.21). Esses objetos ajudam 

a contar histórias porque guardam parte do que vivemos e despertam lembranças que, sozinhas, 

poderiam ficar esquecidas, ainda mais quando se há uma estrutura de silenciamento e 

discriminação. 

Desta forma, a memória não é algo fixo, pois quando lembramos, sempre colocamos o 

passado em diálogo com o presente, há uma articulação atemporal. Nesse processo, acontecem 

rupturas, esquecimentos e mudanças que transformam a forma como registramos e entendemos 

o que aconteceu. Conforme ainda as autoras Ribeiro, Kamensky e Bussolotti (2025, p.21), “A 

memória também traz indicações de rupturas, no diálogo entre passado e presente. Essas 

descontinuidades, rupturas e esquecimentos mudam o registro do passado, fogem ao controle 

dos que registraram o acontecido, tornando a história uma narrativa intersubjetiva.” Por isso, a 

história não é uma verdade única e definitiva, mas uma narrativa construída entre diferentes 

pessoas, pontos de vista e experiências. 



113 
 

A Colônia não é só um bairro rural. Ela é um espaço-tempo em que a escravidão ainda 

murmura. Onde o racismo fundiário continua se escondendo atrás de contratos, de tradições, de 

silêncios. É preciso falar em colonialidade do poder, como nos ensina Quijano (2005). A 

hierarquia que vi ali, nas casas altas e baixas, nos nomes nos papéis e nos nomes esquecidos, é 

o retrato da modernidade construída sobre o sangue negro. A terra, ainda hoje, não pertence a 

quem a cultiva com as mãos, mas a quem a herdou com sobrenome. Como aponta Gomes 

(2011), o racismo fundiário não se vê apenas no passado, ele opera hoje, com outras roupagens. 

Está na ausência de títulos, na informalidade da meia, na ausência de negros nos registros e nas 

tomadas de decisão. 

Há mais, vi ali uma espiritualidade negra viva, vi resistência no conto da santa, no medo 

do Saci, nas ervas do quintal, nas palavras de Mariana e Maria. Vi um patrimônio imaterial que 

insiste em viver, mesmo quando ninguém o reconhece. Talvez eu não tenha visto tudo. Talvez 

muita coisa tenha passado despercebida. Mas sei que a terra falou. E eu estava lá, para escutar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



114 
 

CAPÍTULO 4 – Entre a Terra e a Raça: Fundamentação Teórica das Experiências 

Negras no Campo em Cristina–MG 

 

Este capítulo mergulha na tessitura fina que une terra e corpo, memória e silêncio, raça 

e pertencimento. Caminho pelas narrativas dos entrevistados como quem percorre uma estrada 

antiga, marcada por pegadas que não desapareceram com o tempo. Cada relato colhido no 

município de Cristina–MG abre uma fresta por onde a história insiste em se revelar — não 

como passado encerrado, mas como presença viva que respira no hoje. As vozes que escuto 

carregam uma força antiga: são memórias de escravidão, de exclusão e também de resistência, 

que se misturam ao cheiro da terra molhada e ao suspiro das montanhas. 

A entrevista central sobre a experiência negra no campo se transforma, então, em um 

espelho que reflete a profundidade do que foi, do que é e do que continua sendo negado. A 

posse da terra, ao invés de ser apenas um documento, aparece como herança afetiva, como 

forma de existir no território, como raiz que se estende além do visível. E é justamente nesse 

entremeio que a literatura teórica dialoga com a vida: ela ajuda a compreender o que se repete 

desde o pós-abolição — a distância entre o “direito” e o alcance das mãos negras. A terra que 

deveria ter sido liberdade se converteu, muitas vezes, em fronteira de exclusão. 

Neste capítulo, caminho também por aquilo que poderia ter sido um quilombo e talvez 

ainda seja. Não um quilombo registrado em mapas ou documentos oficiais, mas aquele que vive 

nos gestos, nos modos de morar, nas lembranças compartilhadas no terreiro, nos sobrenomes 

que se repetem, na vizinhança que se reconhece como família. São territórios que carregam 

sinais, vestígios, ecos. Mesmo quando o Estado não os vê, a memória os reconhece. E ali, no 

centro do silêncio, pulsa a possibilidade de terras quilombolas — não como mito ou invenção, 

mas como história que resiste a ser apagada. 

Falo também do racismo fundiário, essa engrenagem quase invisível que organiza quem 

fica à margem e quem permanece no centro. Ele se manifesta não apenas nas escrituras que 

faltam, mas nas portas que se fecham, nos olhares que rebaixam, nas estruturas que se repetem. 

É a forma como corpos negros continuam carregando a marca da subordinação no campo — 

marca que não nasce da terra, mas da lógica que insiste em negar o direito de pertencê-la. Assim, 

o território de Cristina–MG se revela como miniatura do Brasil: lugar onde a desigualdade se 

enraíza e tenta crescer como mato teimoso. 

E então chegamos aos silêncios, aos medos, às pausas longas que surgiram nas 

entrevistas. Silêncios que não significam ausência, mas excesso — excesso de dor, de 



115 
 

prudência, de cuidado. São silêncios que protegem, mas que também denunciam. Quando 

alguém abaixa a voz para falar de terra, não fala apenas da terra; fala de ameaça, de perda, de 

vulnerabilidade. E quando o medo aparece, ele não é fruto de fraqueza, mas memória viva da 

violência fundiária que atravessou gerações. 

Nas entrelinhas dessas histórias, percebo que falar sobre posse da terra, para a população 

negra do campo, é falar sobre dignidade, sobre ancestralidade, sobre aquilo que os antepassados 

construíram com as próprias mãos. É falar de esperança, mesmo nos espaços em que a injustiça 

insiste em fazer morada. Assim, este capítulo se transforma em um território próprio: um lugar 

onde a teoria encontra a vida e onde a vida exige ser ouvida — com respeito, cuidado e 

disponibilidade. 

O que apresento aqui não é apenas análise; é escuta. É caminhar devagar pelo solo de 

Cristina–MG, reconhecendo que, entre a terra e a raça, há uma história profunda que insiste em 

sobreviver, apesar dos séculos de silêncio e negação. Aqui, deixo registrado que cada palavra 

dita, e cada palavra não dita, é parte da luta contínua por existir, permanecer e florescer no 

campo. 

 

4.1 Contextualização teórica da entrevista sobre posse de terra e experiência negra do 

campo em Cristina-MG 

  

Os relatos que trago aqui, destas pessoas, trazem à tona as heranças da escravidão e as 

continuidades históricas que atravessam as formas de inserção da população negra no espaço 

rural, especialmente no que diz respeito à posse da terra, à informalidade das relações de 

trabalho e à reprodução de desigualdades estruturais. Abaixo a imagem aérea do bairro Colônia, 

Figura 27. 

 
Figura 27. Bairro Colônia em Cristina, MG. 

 

Fonte: Imagem do Google Maps, 2025. 



116 
 

 

A análise parte da perspectiva da colonialidade do poder, como formulada por Aníbal 

Quijano (2005), que compreende o racismo como uma tecnologia moderna de dominação 

forjada no período colonial e perpetuada nas dinâmicas sociais contemporâneas. Somam-se a 

essa leitura os aportes teóricos de Hasenbalg (1979), que evidencia a articulação entre raça e 

classe na produção das desigualdades no Brasil, e de Gomes (2011), que propõe o conceito de 

racismo fundiário para compreender a negação histórica da terra à população negra rural. 

A entrevista se ancora nas memórias e vivências destas pessoas que habitam e conhecem 

profundamente o território de Cristina, e cujas trajetórias ilustram como o modelo agrário 

brasileiro, concentrado e racializado, impôs à população negra o lugar da subalternidade no 

campo. Ao relatar a dinâmica do trabalho rural, a ausência de direitos e a permanência em terras 

de terceiros por gerações, Mariana, Maria e Carlos evidenciam a complexa permanência de um 

regime de exclusão que se atualiza sob novas formas, mas que tem raízes no passado escravista. 

Neste sentido, busca-se contribuir para o debate sobre território, memória e justiça racial 

no campo, escutando as vozes que historicamente têm sido silenciadas pelas estruturas do poder 

agrário e racial no Brasil. 

 

4.2 Memórias e lembranças: terra e escravidão 

 

 Tais experiências revelam camadas profundas da estrutura agrária brasileira, marcadas 

por exclusão histórica e racial. A experiência narrada por Mariana – “a gente foi nascida e criada 

na fazenda… sempre foi camarada de fazenda” – não é um caso isolado, mas reflexo da forma 

como a terra e o trabalho foram racialmente distribuídos no Brasil pós-abolição. Como analisa 

Maria Aparecida: “era um regime de semiescravidão, entre aspas”. 

 

Eh, meus o patrão dos meus pais, aonde que eu fui nascida lá na fazenda Três 

Pinheiro, a minha mãe viva ainda, tá com faz 70 anos que ela mora lá. E eu, 

a gente foi nascido e criado na fazenda. Mas foi toda a vida assim e e sempre 

na nas fazendas assim, né? Na época assim que a gente era que nossos pais 

que meus pais, né, na década, né, e que os meus pais morava lá, veio que aí 

se eles ficavam mudava de uma fazenda para outra, de um para outro, mas 

meu pai nunca foi assim de ficar mudando, né? Então ele morou esse tempo 

tudo lá, meu pai morreu lá e eu eu e nós que é filho, né? Aí depois eu casei, 

vim para cá, mas eu a minha mãe mora lá no mesmo lugar e a gente igual 

você falou aqui no município de Cristina tem muito a maioria só um 

fazendeiro forte, igual você falou aí, e sempre os nós eh pretos são os os 

camaradas mesmo, os camaradas mais fortes dos dos patrão na época, que 

eles tinha mais confiança era assim gente como nós, porque é gente mais 

humilde É, e faz serviço certo, né? 



117 
 

Como meu pai foi muito estimado lá na fazenda onde que ele morreu, morou 

e viveu por muito tempo E meus irmãos também agora é. E a gente, eu tenho 

até orgulho de, porque a gente foi assim, sempre foi camarada de fazenda, 

né? (Mariana) 

 

Mariana, Figura 28, relembra sua trajetória e de sua família na Fazenda Três Pinheiros, 

onde nasceu e foi criada, destacando que sua mãe ainda reside no local há mais de setenta anos. 

Durante décadas, sua família viveu e trabalhou em propriedades rurais da região, especialmente 

em Cristina, Minas Gerais.  

Figura 28. Foto de Mariana na Casa Amarela. 

 
Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Seu pai, ao contrário de outros trabalhadores rurais que frequentemente mudavam de 

fazenda, permaneceu longamente na mesma propriedade, onde criou os filhos, trabalhou até o 

fim da vida e construiu relações de confiança com os patrões. 

Ela enfatiza o papel dos trabalhadores negros como os principais "camaradas" dos 

fazendeiros, ocupando posições de destaque na lógica da subordinação e da confiança dentro 

das fazendas. Esses trabalhadores eram considerados "mais humildes" e "certos" em seus 

serviços, o que os tornava valorizados pelos donos das terras, mesmo que em uma posição 

subalterna. Ao rememorar essa história com orgulho, a narradora demonstra como a identidade 

camponesa negra se constrói em meio à desigualdade, mas também por meio da resistência 

cotidiana e da afirmação da dignidade no trabalho. 

Do ponto de vista decolonial, a experiência relatada pode ser compreendida como 

expressão da colonialidade do poder (Quijano, 2000), em que a raça opera como princípio 



118 
 

organizador da estrutura social, especialmente no campo. A permanência da família em terras 

de outrem, a naturalização da condição de "camarada" e o reconhecimento do valor do trabalho 

mesmo sob dominação, revelam como os resquícios da lógica colonial ainda se manifestam nas 

relações fundiárias.  

E aí dali eles não saiam. Dali meu pai ficou eh plantou ali, não saiu mais. E 

a gente também ficou plantado ali num meus irmãos nunca saíram para 

trabalhar para outro lugar. ficar tudo lá no mesmo mesmo lugar. E e a gente 

tem, eu sinto uma, uma honra muito grande que meu pai criou nós tudo lá 

nessa fazenda, sabe? Na maior de é Três Pinheiro.(Mariana) 

 

O orgulho em ser reconhecido como trabalhador de confiança também aponta para uma 

subjetividade construída a partir da colonialidade, na qual o pertencimento e a honra se 

articulam não pela posse da terra, mas pela permanência nela como força de trabalho confiável 

e subordinada. Esse relato, portanto, evidencia a necessidade de repensar as estruturas 

fundiárias e os sentidos de pertencimento à terra sob uma perspectiva que enfrente o racismo 

fundiário e os legados coloniais que moldam o espaço rural brasileiro. 

A noção de colonialidade do poder, desenvolvida por Aníbal Quijano (2000), ajuda a 

compreender essa estrutura. Mesmo após a abolição da escravatura, os negros foram 

sistematicamente relegados às posições mais baixas da hierarquia produtiva, especialmente no 

campo. Isso é expresso quando Mariana comenta: “sempre os nós eh pretos são os... os 

camaradas mesmo, os camaradas mais fortes dos... Dos patrão na época, que eles tinha mais 

confiança era assim gente como nós, porque é gente mais humilde”. Essa fala ilustra como o 

trabalho negro rural foi naturalizado como subordinado, construído dentro de uma lógica de 

dominação colonial que persiste nas relações contemporâneas. 

Essa permanência da exclusão negra também é abordada por Hasenbalg (1979), ao 

destacar que a desigualdade racial no Brasil não é apenas cultural ou individual, mas estrutural, 

e se expressa por meio do acesso desigual aos recursos e à cidadania. A fala “nunca conseguiu 

(a terra) não” (Mariana) evidencia como a terra, símbolo maior da cidadania rural, sempre 

esteve fora do alcance das famílias negras camponesas, mesmo após décadas de trabalho. 

A entrevistada rememora a dinâmica de trabalho vivida por sua família nas fazendas da 

região de Cristina (MG), antes da implementação de leis trabalhistas formais como a 

obrigatoriedade da assinatura da carteira profissional. Nesse período, caracterizado por uma 

informalidade estrutural e por relações de trabalho marcadas pela reciprocidade forçada, seus 

pais trabalhavam três dias por semana para o fazendeiro e outros três para a própria subsistência, 

cultivando produtos como milho, feijão e arroz. 



119 
 

Contudo, mesmo esse arranjo já precário era desestabilizado pelas exigências do patrão. 

Como o pai da entrevistada era considerado um trabalhador de confiança, era frequentemente 

solicitado para trabalhar mais dias na propriedade do fazendeiro, comprometendo o tempo 

dedicado à lavoura familiar. Isso gerava uma sobrecarga para a mãe, que, mesmo em condições 

de puerpério, retornava rapidamente ao trabalho na roça, levando os filhos pequenos consigo. 

A divisão sexual do trabalho se mostrava ainda mais intensa nesse contexto, revelando como a 

mulher negra do campo assumia múltiplas funções sob condições exaustivas. 

Mas e tivemos uma vida assim, naquela época antes de eh sobre carteira 

assinada, aí era muito difícil porque aí era assim a a era lá na fazenda antes 

de sair a lei, né, de assinar carteira, né, de foi que aí ninguém tinha carteira. 

Aí era três dias, nossos pais trabalhavam três dias pro fazendeiro, três dias 

pra gente. Aí plantava aquela, plantava milho, feijão, essas coisas e cuidava. 

Mas aí a minha irmã, aí meu pai, como o o nosso patrão gostava muito do do 

meu pai, né? Aí o meu pai (o patrão no caso) segurava meu pai lá na na 

fazenda para fazer mais dias de serviço. Aí quem cuidava da lavoura e que a 

gente plantava durante os três dias que pertencia pro meu pai era minha mãe. 

A minha mãe ganhava o nenê e ia para terminava o resguardo e já ia pra roça 

com aquelas maloca lá de coisa de coeiro, de criança, ficava lá na roça 

trabalhando, capinando milho, feijão, arroz.E o meu pai lá na na fazenda 

roçando pasto, capinando café, fazendo cerca.E assim foi a vida inteira, até 

quando meu pai aposentou, aposentou por idade e meus irmãos ficou tudo 

morando lá na mesma fazenda, como mora até hoje a minha mãe, meus dois 

irmãos solteiros. 
E e aquele tempo era era assim aqui na nossa região era assim, por exemplo, 

porque a meus pais era de eles foram nascidos criados em Sesmaria. 

(Mariana) 

 

Essa narrativa revela a persistência de uma estrutura agrária profundamente desigual, 

em que trabalhadores negros rurais viviam sob um regime de exploração semi-servil, camuflado 

por vínculos de lealdade pessoal entre patrões e empregados. A ausência de direitos trabalhistas 

e a dependência da terra alheia expõem os limites da modernização agrária no Brasil, 

especialmente para os camponeses negros. 

Sob uma perspectiva decolonial, tal realidade evidencia a colonialidade do poder 

(Quijano, 2000), onde o pertencimento racial e a origem social condicionam o acesso a direitos, 

à terra e ao reconhecimento. A herança do latifúndio colonial se perpetua, transformando os 

trabalhadores negros em mão de obra precarizada, mesmo décadas após o fim da escravidão 

formal. Como aponta Lélia Gonzalez (1982), a articulação entre raça, classe e gênero produz 

uma lógica de subalternização da mulher negra no campo, responsável por sustentar a 

reprodução social da família sob condições degradantes. 

A estrutura de classe, nesse contexto, é hegemônica e territorializada, os fazendeiros 

brancos detêm o poder econômico e simbólico, enquanto os trabalhadores negros, mesmo 



120 
 

quando considerados "de confiança", continuam excluídos da posse da terra e da cidadania 

plena. A questão agrária, portanto, não pode ser dissociada do racismo fundiário (Gomes, 2015), 

que marca as formas como a terra, o trabalho e os corpos negros são organizados no espaço 

rural brasileiro. A trajetória dessa família revela não apenas a reprodução de desigualdades 

históricas, mas também a resistência e a centralidade do trabalho camponês negro na construção 

do território. 

No que se refere especificamente à questão fundiária racializada, tal termo 

“racialização” é usado para explicar como a sociedade cria e atribui sentidos às diferenças 

percebidas entre as pessoas com base na ideia de "raça". Conforme a Ciência a raça não é uma 

realidade biológica, mas sim uma construção social, o conceito de racialização é utilizado para 

descrever situações em que certos grupos ou indivíduos são tratados de forma diferente por 

causa da cor da pele ou de outros traços físicos, como se essas diferenças definissem quem eles 

são (Bolaffi et al., 2002). Neste sentido, Gomes (2011) cunha o termo “racismo fundiário” para 

descrever a forma como a negação do acesso à terra se estrutura a partir de marcadores raciais.  

 

Aí, aí eu assim, o meu pai de mudou de Sesmaria para Três Pinheiro. Aí ali 

ele morou até morrer, como minha mãe tá lá até hoje. Aí assim eles 

aposentaram tudo, mas e... fosse para sair para eles sair para outro lugar, 

mas como eles gostavam muito dali e não era de ficar mudando, não 

pretenderam sair. (...)Outro o fazendeiro, né, que é o Dalton Noronha. Aí a 

gente ficou no mesmo lugar, mas não indenizaram ninguém. (Mariana) 

 

A permanência da família de Mariana como meeiros por gerações, sem qualquer avanço 

na posse da terra, apesar da contribuição fundamental para a produção agrária, materializa esse 

racismo. A seguinte fala sintetiza isso: “meu pai ficou eh plantou ali, não saiu mais. E a gente 

também ficou plantado ali (…) mas não indenizaram ninguém.” Quando perguntado se seu pai 

ou a família tiveram direitos às terras, Mariana respondeu: “Não, não, não, nunca conseguiu 

não.” 

O relato das entrevistadas revela a continuidade de relações fundiárias marcadas pela 

informalidade, pela subalternização da força de trabalho e pela precarização das condições de 

vida dos trabalhadores rurais negros no município de Cristina, Minas Gerais. Com a falência 

do antigo proprietário da fazenda, o Sr. Loriano, a terra foi adquirida por um novo fazendeiro, 

Dalton, que assumiu a posse com os trabalhadores ainda residentes e em atividade. “Não 

denizaram ninguém. Porque… O... O antigo patrão nosso, que era o Loriano lá, tava quebrado. 

Aí a fazenda foi a É, aí o Dalton comprou a fazenda com a gente lá, com todos os direitos da 

gente lá, mas aí ninguém saiu porque ele é um bom patrão, ninguém saiu, continua lá mesmo.” 



121 
 

(Mariana) Apesar da mudança de comando, os trabalhadores permaneceram na terra, sem 

qualquer processo de regularização fundiária ou indenização pelos anos de trabalho e de uso da 

terra – o que reforça o padrão histórico de despossessão. 

Segundo os depoimentos, o regime de trabalho vigente antes da compra da fazenda 

seguia um modelo de meia ou parceria, no qual os trabalhadores dedicavam parte da semana ao 

trabalho direto para o fazendeiro e o restante para o cultivo de subsistência, em áreas cedidas 

dentro da própria propriedade. No entanto, mesmo nessas áreas, os trabalhadores deviam 

entregar metade da produção ao patrão, evidenciando um regime de exploração que muitos 

caracterizam como de semiescravidão. A ausência de registro formal (carteira assinada) e de 

salário-mínimo reflete o desrespeito sistemático aos direitos trabalhistas e à cidadania do 

trabalhador rural, especialmente quando este é negro. 

 

Não, não, o salário não era salário-mínimo, era assim igual eu falei para 

você, eh, eles pagavam assim, é, para um tanto. Aí era assim, três dias os 

homens trabalhavam pro fazendeiro e três dias eles trabalhava para a pessoa. 

Aí ele dava até arada pra gente plantar o milho e feijão. A meia que fazenda 

a meia, a meia. (Mariana) 

 

Essa lógica revela a persistência de uma estrutura de classe rural altamente 

hierarquizada, na qual os trabalhadores ocupam a base, muitas vezes sem acesso a salário digno, 

terra própria, bens de consumo ou segurança social, conforme a fala de Mariana “Não, não, o 

salário não era salário-mínimo, era assim igual eu falei para você, eh, eles pagavam assim, é, 

para um tanto.”. Aliás, a fala das entrevistadas sobre a “migalha” (termo que a entrevistada 

utiliza) recebida pelo trabalho aponta não apenas para a exploração econômica, mas também 

para a dimensão simbólica da subalternização, onde o reconhecimento do valor do trabalho é 

constantemente negado. 

 

(...) era meia. Aí quem era retireiro trabalhava direto, mas não de carteira 

assinada. Eu não me lembro quando saiu a essas coisas de carteira assinada. 

Eu não lembro quando foi daí para cá que e os retireiros passaram a ter a 

carteira assinada o direito no salário. 

Mas nós assim como era meu pai e meus irmãos que era da enxada lá era só 

capinar café, passar pasto, fazer cerca. Esses um não tinha carteira assinada. 

Até agora depois que o Dal comprou, mas pelo... Pelo dia aí era três dias por 

semana. Mas aquela migalinha, né? (Mariana). 

 

Ao ser questionado sobre a remuneração dos trabalhadores rurais, Carlos José da Silva 

confirma que, em geral, os salários pagos correspondem ao mínimo legal, “Recebe. É porque o 

salário mínimo já é o mínimo mesmo, né?”. No entanto, ele ressalta que esse valor representa 



122 
 

apenas o patamar básico de subsistência, sendo insuficiente para garantir condições dignas de 

vida. Segundo ele, o cumprimento do pagamento mínimo está vinculado à fiscalização 

promovida por órgãos de assistência social, o que impede a formalização de salários inferiores 

ao estabelecido. Ele também observa uma diferenciação entre propriedades rurais, algumas 

fazendas já remuneram acima do salário-mínimo, mas, curiosamente, essas não contam com 

trabalhadores negros.  

E não tem como, né? Porque hoje em dia tem assistência social, então tem 

muitas coisas e as outras pessoas também, né? Não vai deixar ele receber 

menos do que aquilo, né? Não tem como mesmo, né? E não tem como 

sobreviver mesmo, né? Porque aqui tem fazendas aqui que já, já não paga 

mais salário-mínimo, paga acima do salário mínimo pelos funcionários e até 

mesmo porque essas fazendas já não tem negro, já não tem negro. (Carlos). 

Ele destaca, ainda, que embora a maioria da população do município de Cristina seja 

composta por pessoas negras, essa população encontra-se majoritariamente concentrada na área 

urbana, estando pouco representada nas atividades agrícolas formais das zonas rurais. 

Conforme Carlos, “São negros na fazenda aqui mesmo, que só tem aqui e tem na fazenda da 

pedra. São poucas fazendas que tem negros. E olha que a maioria da população de Cristina é 

negra, mas só que é uma concentração na cidade, não é na zona rural.” Esse dado sugere não 

apenas um deslocamento territorial, mas também a permanência de barreiras raciais no acesso 

a melhores condições de trabalho no meio rural. Esse fato é confirmado por Maria “É, ela se 

concentra na cidade, são poucos na zona rural, na verdade até 1980 era só na zona rural, mudou-

se pra cidade, né? O êxodo rural, o esvaziamento das fazendas jogou na periferia da cidade, 

né?”. 

Carlos, também aponta para a dinâmica da "terra à meia". Embora esse modelo de 

parceria possa parecer uma oportunidade, ele frequentemente funciona como uma estratégia de 

contenção social, que mantém o trabalhador rural negro atrelado a uma estrutura de poder 

desigual, dificultando sua emancipação e o acesso efetivo à propriedade da terra. 

Ah, eu vejo que eles vão continuar, ele não vai sair. Alguns fazendeiros, tipo 

o próprio fazendeiro, tipo os que vêm mais antigo, eles não fazem nada para 

os fazendeiros, mas os filhos deles hoje já dá terra meia, então eles preferem 

ficar os filhos já vão para outra visão os de agora. Então aqueles que estão 

lá, aqueles que querem, né, aqueles que querem, ele já vai lá, vai ter uma 

banana, vai ter um café, a meia, ele vai continuar lá. (...)Só que, só que ele 

tem que usar aquilo para ele progredir. Se ele continuar lá também vai ficar 

só naquilo. Ele tem que usar aquele benefício para ele progredir e ter algo 

que ser dele, tipo tirar dali e comprar algo em outro lugar para ele conseguir 

sair daquilo ali. (Carlos). 

 



123 
 

Segundo Carlos, os fazendeiros mais antigos não ofereciam benefícios, mas seus 

descendentes passaram a “ceder” parte da produção aos trabalhadores, o que reforça uma 

aparência de autonomia — quando, na verdade, a terra continua pertencendo ao branco e o 

trabalhador continua sem garantias. Como observa Valéria Navarro (2010), a relação de meeira 

é uma forma atualizada de dependência camuflada de colaboração, onde o trabalhador cultiva 

a terra alheia e entrega parte do que produz, sem direito à posse, nem segurança fundiária. Isso 

alimenta a ideia de que há progresso, mas mantém a subordinação no nível estrutural. Conforme 

Guimarães et al. (2022, p.10), essa ação consiste em uma forma de dominação hegemônica que 

impossibilita possíveis mudanças de classes, “Dando força à ausência de uma identidade, o 

regime de classes opera como instrumento de acúmulo de poder da burguesia dominante, 

permitindo uma concentração deste em posições estratégicas, a fim de impossibilitar profundas 

mudanças socioculturais.” 

Essa crítica sobre a questão dos meeiros é destacada por Maria que, caso esses 

trabalhadores não utilizem os recursos obtidos com a meia para adquirir um terreno próprio fora 

das terras do fazendeiro, permanecerão presos à condição de meeiros, sem qualquer perspectiva 

concreta de emancipação fundiária. Para ela, enquanto continuarem nessa lógica, “Então, se 

eles não, eh, se eles não tirar o dinheiro da meia e comprar um terreno fora, eles vão ficar 

sendo só meeiros mesmo. Eles nunca vão ter o pedaço de terra fora, porque ali eles vão ficar 

como funcionário, vai continuar, né? É isso.”, reproduzindo o ciclo de dependência e 

subordinação. 

Carlos complementa essa análise ao refletir sobre os obstáculos enfrentados por 

trabalhadores negros em relação à gestão de recursos. Ainda, mesmo quando há algum ganho 

financeiro, frequentemente não há continuidade no investimento, seja em educação, seja na 

aquisição de uma propriedade. Isso, segundo Carlos, acaba por comprometer o futuro não 

apenas do trabalhador, mas também de seus filhos, que, sem alternativas, tendem a perder o 

vínculo com a terra e, como aponta Maria, são empurrados para a periferia das cidades “vai pra 

periferia, né?”. Observo que Carlos associa essa dificuldade à ausência de um histórico de 

educação financeira e à falta de acesso a oportunidades que permitam a esses sujeitos 

acumularem bens ou planejarem seu futuro de forma estruturada. Como resultado, o que poderia 

representar um ponto de partida para a autonomia, torna-se apenas mais uma etapa na 

reprodução da exclusão do sistema estrutural. 

E às vezes os negros também, às vezes ele ganha um dinheiro, só que ele não 

consegue tipo segurar, tipo, ah, eu vou investir num estudo, num terreno, ele 

vai gastar, ele vai gastar e lá na frente, tipo, o filho dele, ele mesmo, ele não 

aí provavelmente ele não vai conseguir ficar naquele local, ele vai, tipo, não 



124 
 

vai ter nada, vai aquilo vai acabar, periferia, tipo uma ajudar, porque ele não 

ele não consegue administrar o próprio dinheiro, vamos dizer assim, aí não 

consegue progredir. (Carlos) 

 

Essa é uma questão recorrente no ciclo de vulnerabilidade enfrentado por trabalhadores 

negros rurais, que apontada por Carlos, mesmo quando conseguem algum rendimento, como 

no caso dos meeiros, que obtêm parte da produção agrícola, muitos não conseguem transformar 

esse recurso em um investimento duradouro, como na aquisição de um terreno próprio ou na 

educação dos filhos. Em vez disso, os recursos são consumidos de forma imediata, sem 

planejamento de longo prazo. Essa dificuldade de organização financeira, somada à 

instabilidade do vínculo com a terra, acaba gerando um destino comum, a saída forçada dessas 

famílias para as periferias urbanas, “(...) vai acabar, periferia, tipo uma ajudar, porque ele não 

ele não consegue administrar o próprio dinheiro, vamos dizer assim, aí não consegue progredir.” 

(Carlos), onde enfrentarão novas formas de precariedade. 

Observo que esse é o reflexo da situação no Brasil, a desigualdade é tão profunda que, 

em algumas regiões rurais, parece que o tempo parou. De um lado, há fazendeiros com acesso 

à tecnologia, educação e poder econômico. De outro, trabalhadores negros vivendo como 

meeiros, cultivando a terra dos outros, sem garantia de permanência e sem condições reais de 

ascender socialmente, que dentro dessa lógica se enquadra ao pensamento de Guimarães et al. 

(2022, p.9): “O proposital e funcional dualismo existente no Brasil é grande ao ponto de ser 

possível viajar no tempo apenas se deslocando de espaço. Esse feito, do qual a burguesia se 

serve do melhor dos dois mundos, possibilita que se mantenha seu status econômico e social 

(...)”. Essa convivência entre o moderno e o atrasado não é um acidente, é parte de um sistema 

que favorece os donos da terra, que mantêm seu privilégio usando tanto recursos modernos 

quanto a exploração de formas antigas de trabalho. 

Desta forma, essa estrutura permite que o fazendeiro continue lucrando com o mínimo 

de custo, pois oferece a terra “à meia” — o meeiro planta, colhe, mas fica com apenas uma 

parte da produção. E, mesmo quando consegue algum dinheiro, esse trabalhador enfrenta uma 

dificuldade real de transformar esse ganho em algo duradouro, como a compra de um terreno 

próprio ou o investimento em educação. Falta apoio, informação e histórico de autonomia 

financeira, o que acaba mantendo essas famílias presas ao mesmo lugar e ao mesmo papel, 

geração após geração. 

Conforme Guimarães et al. (2022, p.9) “Esse mínimo de estabilidade promovido pelo 

desenvolvimento dependente à burguesia despeja sobre as classes menos favorecidas o ônus da 

perene impossibilidade de ascensão”. Portanto, vejo que esse sistema foi feito para manter tudo 



125 
 

como está, ele dá uma falsa sensação de estabilidade para o trabalhador, mas garante que o 

verdadeiro poder e controle continuem nas mãos da elite agrária. Mesmo que houvesse chance 

de mudar, essa estrutura desigual age como uma trava, impedindo que os trabalhadores mais 

pobres — especialmente os negros — consigam romper esse ciclo e conquistar verdadeira 

independência que “Com base neste fator a exclusão social é perpetuada, pois a sociedade passa 

a ser dividida entre possuidores e não possuidores de bens (...)” (Guimarães et al.,2022, p.10). 

Do ponto de vista da colonialidade do poder, conforme propõe Quijano (2005), trata-se 

de um processo que reproduz a lógica de hierarquia racial e social herdada da colonização. Um 

certo “cabresto” é colocado, “Então aqueles que estão lá, aqueles que querem, né, aqueles que 

querem, ele já vai lá, vai ter uma banana, vai ter um café, a meia, ele vai continuar lá.” (Carlos). 

O trabalhador negro é mantido em um lugar de subserviência "naturalizada", sem acesso pleno 

ao direito à terra, ao desenvolvimento e à cidadania. Dentro deste contexto, penso na alegoria 

da história do sapo, muito contada em minha região, onde para cozinhar um sapo, você não 

pode colocar ele direto na panela quente, você primeiro coloca ele em uma panela de água fria, 

depois coloca a panela no fogo, e aos poucos o sapo vai se acostumando com a temperatura da 

água, e assim, ela vai se esquentando aos poucos, e o sapo sem perceber, morre cozido na água 

quente. O que eu quero dizer com isso, é que os fazendeiros oferecem meios de subsistência 

confortáveis para as pessoas negras, dando a elas a meia, registro em carteira, casas para morar, 

no entanto, elas continuam sobre um sistema escravocrata e de um racismo estrutural, sem 

direito à posse da terra que trabalharam por gerações. Desta forma, alegoricamente o “sapo” é 

a representação das pessoas que estão nesta condição que parece confortável; a água aquecendo 

aos poucos é a situação que os fazendeiros estabelecem para no final “matar o sapo”, que seria 

tirar-lhes os direitos e mantê-los dentro dessa estrutura de subalternidade, que reflete a fala de 

Carlos “Ele vai continuar lá”. Conforme Guimarães et al. (2022, p.10): 

Apesar das diferenças entre as classes dominantes, a repulsa das burguesias 

dependentes por iniciativas de transformação social é tão grande que, tendo 

as classes subalternas como um só inimigo em comum, elas se unem em prol 

da manutenção de seus privilégios advindos da concentração de poder. 

(Guimarães et al.,2022, p.10). 

 

Neste momento, compreendo que a dificuldade da ascensão de pessoas negras, que 

muitas vezes sofrem caladas por laços e traços da escravidão, onde tudo se torna mais difícil ou 

impossível. A fala também reforça uma perspectiva de mobilidade condicionada ao esforço 

individual, o que remete à análise de Hasenbalg (1979). Ele afirma que, para os negros, o 

esforço individual raramente se traduz em mobilidade social real, pois o racismo estrutural 

impõe barreiras que os brancos não enfrentam. Assim, mesmo que o trabalhador à meia busque 



126 
 

“Ele tem que usar aquele benefício para ele progredir e ter algo que ser dele, tipo tirar dali e 

comprar algo em outro lugar para ele conseguir sair daquilo ali.”, como propõe Carlos, ele 

estará agindo contra uma corrente histórica de exclusão, que dificulta tanto o acúmulo de capital 

quanto o acesso a crédito, terra e políticas públicas. 

Além disso, Gomes (2011), ao refletir sobre a educação e a subjetividade negra, alerta 

para a importância de romper com a naturalização do lugar do negro na sociedade. Quando 

Carlos diz que é preciso usar o arranjo da meia como trampolim e não como destino, “Só que, 

só que ele tem que usar aquilo para ele progredir. Se ele continuar lá também vai ficar só 

naquilo. Ele tem que usar aquele benefício para ele progredir e ter algo que ser dele, tipo tirar 

dali e comprar algo em outro lugar para ele conseguir sair daquilo ali.” (Carlos), aqui é expresso 

o desejo de mudança, um grito de socorros por seus pares e a noção de que algo não está certo, 

da percepção de um sistema opressor e a indignação ante a continuidade das pessoas que ainda 

não perceberam. Aqui, ele aponta para uma consciência crítica que reconhece o risco de 

permanência no ciclo da servidão, caso não haja rupturas intencionais que é confirmado por 

Maria “É porque a pessoa deve usar o dinheiro da meia, né, naquela fazenda e comprar terra 

em outro local, porque ali ele nunca vai ser dono da terra, ficar iludido com aquilo ali, ele vai 

continuar”. 

Em conformidade à Mariana, Maria Aparecida comenta que a situação relatada era 

recorrente no território de Cristina (MG). Era comum que os trabalhadores rurais prestassem 

serviços aos fazendeiros por três a quatro dias da semana, recebendo remunerações 

extremamente baixas, insuficientes para garantir o acesso a bens básicos de consumo. Como 

complemento, os patrões cediam pequenas porções de terra para cultivo de subsistência; no 

entanto, mesmo nessas circunstâncias, apropriavam-se de metade da produção gerada pelos 

trabalhadores, configurando uma relação profundamente desigual. 

 

... eles pagavam bem pouco mesmo, né? Eh, essa história que a Mariana tá 

falando era comum, né? que a gente comum aqui no território de Cristina, as 

pessoas, os fazendeiros tinham os funcionários, os funcionários trabalhavam 

para ele três a quatro dias por semana e recebiam bem pouco mesmo, bem 

pouquinho mesmo. E o fazendeiro dava um pedaço de terra pro funcionário 

plantar pra subsistência. E aí o fazendeiro pegava ainda desse pedaço de 

terra metade da produção. É por isso que… eh… nessa época era um regime 

de semiescravidão, entre aspas, por não faltava alimento, porque os próprios 

funcionários ali, eles eh plantavam, né? E ainda tinha que dar metade pro 

patrão, mas faltava outras coisas, como roupa, móveis, essas coisas, porque 

eles não tinham dinheiro para comprar. (Maria Aparecida) 

 



127 
 

Maria Aparecida, Figura 29, descreve esse arranjo como um regime de 

"semiescravidão", dado que, embora não houvesse fome, pois os próprios trabalhadores 

produziam seu alimento, faltavam recursos para adquirir outros itens essenciais, como vestuário 

e mobiliário. Essa condição evidencia uma lógica de dominação que combinava exploração 

econômica com controle social, mantendo os trabalhadores em uma posição de permanente 

dependência e vulnerabilidade. 

Ainda mais contundente é a descrição do sistema de trabalho: “três dias os homens 

trabalhavam pro fazendeiro, três dias eles trabalhava para a pessoa... a meia”. Essa prática 

ilustra o que Gomes denomina como “sistemas híbridos de exploração”, nos quais as estruturas 

arcaicas da escravidão são ressignificadas sob aparatos modernos (meia, parceria, diária, 

informal), sem garantir direitos básicos como carteira assinada: “os retireiros passaram a ter a 

carteira assinada... mas nós... era só capinar café... esses não tinham carteira assinada” 

(Mariana). 

 

Figura 29. Maria Aparecida falando sobre suas vivências, saberes e experiências e do Bairro Colônia. 

 

Fonte: Foto “Empoderamento Negro” NEABI UNIFEI, 2025. 

 

Percebo que a fala de Maria sobre a perpetuação do modelo excludente pelas famílias 

consideradas “tradicionais”, “os grandes fazendeiros... têm essa dificuldade de coloca ou 

pessoas mais pobres, como meeiras, né, porque eles querem deter no poder e dinheiro” – 

evidencia que a luta pelo território negro rural continua marcada por disputas desiguais e 

enraizadas na memória senhorial da terra. 



128 
 

Sob uma perspectiva decolonial, o caso revela a continuidade da colonialidade do poder 

(Quijano, 2000), que articula raça, trabalho e terra como eixos de dominação histórica. A 

experiência dos trabalhadores negros nas fazendas de Cristina reflete um padrão de exclusão 

fundiária herdado do período colonial e escravista, em que a propriedade da terra permanece 

concentrada nas mãos de poucos, majoritariamente brancos, enquanto os descendentes de 

escravizados são mantidos em condições de dependência, informalidade e subalternidade. 

Além disso, o regime meeiro descrito deve ser compreendido dentro da questão agrária 

brasileira, que permanece marcada pela concentração fundiária, pela ausência de políticas 

efetivas de reforma agrária e pela marginalização das populações negras rurais. Como aponta o 

autor como Moura (1994) sobre a atual condição de marginalização da população negra – 

expressa em sua baixa renda e no confinamento em habitações precárias como cortiços, favelas 

e ocupações – decorre de um conjunto de barreiras históricas à sua mobilidade social. Tais 

entraves, muitas vezes invisíveis, são sustentados pelo racismo estrutural, que impede a plena 

cidadania e perpetua uma defasagem socioeconômica desde a Abolição, excluindo os negros 

dos benefícios da sociedade brasileira. 

Em consonância, Oliveira (2007), a estrutura fundiária nacional não apenas perpetua 

desigualdades sociais, mas também racializa o acesso à terra, institucionalizando um racismo 

fundiário que naturaliza a exclusão dos negros do direito à terra e ao território. Almeida e 

Nascimento argumentam que para as comunidades negras, a titulação fundiária constitui o 

reconhecimento de sua liberdade e do direito de ocupar o território vivido, bem como da sua 

trajetória histórica de resistência, ancestralidade, cultura e memória; além disso, implica a 

melhoria da infraestrutura territorial e o acesso efetivo a políticas públicas, como educação e 

saúde. 

 

Para as comunidades negras, a titulação das terras representa o direito de ser 

livre e de posse do espaço vivido, o reconhecimento da sua existência histórica 

de resistência, ancestralidade, cultura e memória, bem como a melhoria na 

infraestrutura da terra e o efetivo direito de acesso às políticas públicas, como 

educação, saúde, dentre outras. (Almeida e Nascimento, 2022, s.p.) 

 

Portanto, os relatos das entrevistadas não apenas denunciam um sistema de exploração 

histórica, mas também revelam a urgência de se repensar as políticas agrárias sob uma 

perspectiva interseccional, que enfrente as interconexões entre raça, classe, gênero e território, 

a fim de romper com os legados coloniais que ainda moldam o campo brasileiro. “É, então não 

era difícil, mas foi criado um regime de escravidão mesmo. E e aquela época não era só lá na 



129 
 

fazenda onde meu pai morava, Sesmaria, 7 abril, toda fazenda que igual você tá falando aí que 

Cristina é muita fazenda, né? Todo lugar era assim.(...) E tinha lugar que era pior lá onde que 

essa do Loriano lá, do Manuel Loriano que eu nasci, criei lá.” (Mariana). Destaca-se a evidência 

dos sistema escravagista em Cristina em várias fazendas, conforme comentário. E ainda 

reforçado por Maria Aparecida: 

É porque é assim, o meu vô ele falava, né, que porque meu vô nasceu em 1916, 

né, o pai do meu pai. Ele faleceu faz alguns anos e aí só que ele já faleceu 

bem já com quase 100, entendeu? Aí ele falava que algumas fazendas era a 

situação era ainda, ainda de escravidão… mas aí ele falava que o lado de faz 

com Carmo de Minas, Carmo de Minas era pior. Tem tipo os nomes das 

famílias que eram piores. E o lado que é do lado de cá, esse lado que a 

Mariana tá falando do que é o lado que vai para Pedralva, é as melhores 

fazendas. Todo mundo, todo mundo queria sair das fazendas do lado do 

Carmo para mudar pras fazendas de cá (Pedralva). Cá eram menores. As 

fazendas menores eram melhor de se trabalhar porque os patrões eram mais 

próximos dos funcionários. Eh, porque os patrões também não eram aqueles 

senhores com muito de dinheiro, com muita gente. Então eles se tornavam, 

entre aspas, né? É um pouco a assim a situação amena assim, mas as grandes 

fazendas mesmo que tinham 200, 300 famílias, 200, 300 famílias eram, era o 

mais difícil de viver, porque as pessoas eram descartáveis, né? (Maria 

Aparecida) 

 

As falas sobre o “lado de Carmo de Minas” sendo pior, e o lado de Pedralva um pouco 

mais "ameno", embora também precário, revelam que a violência fundiária se manifesta de 

maneira regionalizada, mas sempre marcada pela desigualdade racial. O termo “todo lugar era 

assim” resume o caráter sistemático do problema: um Brasil rural estruturado pelo racismo e 

pela desigualdade de classe. Portanto, os relatos de Mariana e Maria são testemunhos vivos da 

manutenção de uma estrutura agrária baseada na exclusão, que mesmo com avanços legais 

como a aposentadoria ou a formalização recente de vínculos empregatícios, não alteraram 

significativamente a posição subalterna da população negra rural. A colonialidade do poder que 

aponta Quijano (2005), a estrutura de classe racializada discutida por Hasenbalg (2005) e o 

racismo fundiário apontado por Gomes (2009) permanecem como forças operantes na negação 

da terra e do direito pleno à cidadania para essas famílias em Cristina. 

Além dessa estruturação, existe a questão da contração de mão de obra imigrante pós-

abolição, que vem a comprometer o desenvolvimento social e econômico de pessoas negras. 

Com o crescimento da valorização do café no mercado (especialmente após a conquista de 

prêmios que conferiram prestígio à produção regional) observou-se uma mudança no perfil dos 

proprietários de terra. Parte significativa das terras passou a ser controlada por descendentes de 

imigrantes europeus, originalmente instalados na região como colonos, ou seja, trabalhadores 



130 
 

sem propriedade que migraram para o Brasil, em grande parte, no contexto posterior à Segunda 

Guerra Mundial. 

O depois que o café começou a ganhar prêmio, outras pessoas que são 

fazendeiras que não vem de fazenda, que eram, na verdade imigrantes, né, 

que não eram eh proprietários de terra. grandes terras que vieram como eh 

colonos, né? Esses quando a terra começou a passar mais pra mão dos 

colonos, aí os colonos eles, quem é descendente de colono não importa em 

dar a terra meia para pessoas pretas, qualquer que seja, eles querem mesmo 

é o dinheiro. Mas as pessoas que têm raiz nas grandes, né, os grandes, os 

grandes fazendeiros, eles têm essa dificuldade de coloca ou pessoas mais 

pobres, como meeiras, né, porque eles querem deter no poder e dinheiro, né? 

Mas quando agora com café, estando um pouco mais na mão de pessoas que 

são os descendentes, né, dos colonos que chegaram aqui na Segunda Guerra, 

que são pessoas que teoricamente ganharam a terra, mas menos terra, eh 

assim, essas pessoas não importam muito de dividir, de de partilhar, de 

partilhar... (Maria Aparecida). 

 

Esses novos proprietários, apesar de não pertencentes à aristocracia fundiária 

tradicional, passaram a deter parte das terras e, diferentemente dos grandes latifundiários de 

origem histórica, demonstraram maior disposição para relações mais pragmáticas com os 

trabalhadores, como a concessão de terras em regime de parceria ou meeira. Para esses 

herdeiros do processo de colonização, o valor da terra se tornou fortemente associado ao capital 

financeiro, o que os levou a priorizar o lucro direto, frequentemente preferindo arrendamentos 

e parcerias que garantissem retorno econômico imediato, em vez de manter vínculos sociais de 

dominação tradicional com os trabalhadores negros. 

 

Então, a maioria das terras de Cristina estão ainda na mão das pessoas, das 

famílias que receberam na época que o padre chegou em Cristina, né?... 

Cinco ou seis famílias. (...) Essas cinco ou seis famílias ainda detém a terra. 

(...) Só que em 1913 o estado de Minas Gerais comprou várias Sesmarias para 

dar para alemães, italianos e portugueses. O estado de Minas Gerais 

comprou dos fazendeiros a terra, deu para eles, depois comprou deles mesmo, 

né? Comprou deles, inclusive aqui na colônia comprou e deu os pequenos 

lotes para os alemães que estavam fugindo da guerra, né? (Maria Aparecida). 

 

Já entre os antigos fazendeiros, pertencentes à elite rural com raízes históricas no 

latifúndio, a terra permanece como símbolo de poder e prestígio social, e, por isso, há maior 

resistência à concessão de porções para trabalhadores negros, mesmo sob formas precárias 

como meeiras. Nesse sentido, as relações fundiárias na região evidenciam não apenas as 

transformações econômicas trazidas pela valorização da cafeicultura, mas também a 

permanência de uma estrutura racial de acesso à terra, em que os descendentes de africanos 

escravizados continuam marginalizados dos direitos plenos à propriedade. Conforme Maria 



131 
 

“assim nessa quer dizer, de fazer, né, esses contratos de meia e aonde as pessoas negras, foram 

estão começando a começar ter as suas lavouras de agricultura familiar. né? Que é uma coisa 

que até 1980 era mais difícil. Não tinha, não tinha” (Maria). 

Sob uma perspectiva decolonial, essa dinâmica revela como a terra, enquanto espaço de 

produção, memória, independência e poder, permanece submetida à lógica da colonialidade, 

onde raça, classe e herança histórica se entrelaçam. A dificuldade de acesso de trabalhadores 

negros à posse da terra reflete não apenas uma exclusão econômica, mas um apagamento 

contínuo da presença negra no campo, sustentado por práticas herdadas do colonialismo e do 

racismo estrutural no Brasil.  

Mariana revela as condições extremas de exploração vividas por sua família, 

especialmente por sua mãe, no contexto rural do município de Cristina. Ao relembrar os 

períodos em que sua mãe trabalhava para vizinhos proprietários de pequenas porções de terra, 

Mariana descreve uma realidade marcada pela fome, pela informalidade das relações de 

trabalho e pela ausência de qualquer garantia de direitos. Sua mãe, em situação de profunda 

vulnerabilidade, aceitava jornadas exaustivas em troca de um alimento escasso, sendo tratada 

com desumanidade, como "uma escrava". A jornada era controlada não por instrumentos 

formais, mas pela observação do sol — evidência da precariedade absoluta das condições 

laborais. 

Nós sofreu das patroa dos vizinhos, igual a Cidinha (apelido de Maria 

Aparecida) falou ali que é os que tinha o seu pedaço, né, Cidinha? E a gente 

era camarada, era da fazenda e tinha os que tinham, cada um tinha o seu 

pedaço. Às vezes chamava a gente para trabalhar, né? A nossa mãe, eu fico 

vendo a minha mãe hoje, eu fico imaginando assim, meu Deus, com fome, eh, 

sem naquela pior miséria, ia trabalhar para aquelas pessoas assim com fome. 

Trabalhava o dia inteiro lá feito uma escrava lá. E a gente junto ali passava 

fome, passava frio, comia a hora que eles davam ali, aquela amigalha, depois 

tinha de tardezinha, ninguém tinha relógio. Relógio era o sol. A hora que o 

sol tava entrando, aí a mãe a “deixa ir embora porque já é umas 3 horas, é a 

hora de eu chegar em casa fazer janta”... andava uma distância longe para 

chegar em casa com que bando de fio (filho) assim. Ah, então a nossa vida foi 

muito escravo foi escravidão mesmo! (Mariana). 

 

Esse tipo de relação evidencia a racialização da pobreza e do trabalho, especialmente no 

campo, onde mulheres negras, como a mãe de Mariana, eram empurradas para funções 

subalternas e desvalorizadas. A estrutura agrária brasileira, marcada pelo latifúndio, pela 

concentração fundiária e pela exclusão histórica das populações negras do direito à terra, reforça 

essa dinâmica.  

Além disso, o trecho evidencia a centralidade do trabalho das mulheres negras na 

sobrevivência familiar. A mãe de Mariana, mesmo sob condições degradantes, assumia a 



132 
 

responsabilidade de garantir o sustento dos filhos, o que se relaciona com a análise de Lélia 

Gonzalez (1984) sobre a sobrecarga e a resistência das mulheres negras diante das múltiplas 

opressões de raça, gênero e classe. O uso da expressão “feito uma escrava” não é apenas 

retórico: ele expressa uma memória coletiva de um regime de exploração que, mesmo após a 

abolição, continua operando sob novas formas, reafirmando a permanência do racismo 

estrutural no campo brasileiro. 

Desta forma, como analisa Moura (1988), a abolição da escravidão não foi 

acompanhada de medidas de inserção dos ex-escravizados na vida econômica com igualdade 

de condições, perpetuando a marginalização da população negra.  

 

Meu pai, eh, quer dizer, meu pai, a minha meus avós, eles não chegaram ser 

escravidão assim, sabe? Como era na época, igual a esse aqui fazenda aqui, 

era lá na fazenda do Sesmaria, era na fazenda do do Zéca Loriano lá. Aí as 

pessoas comia no coxo, comia era aquela coisa horrível. E lá e todas fazendas 

tinha, né? Todas fazendas tinham o lugar de coisar de da separação dos dos 

negros escravos. Aí o o meu pai, meus avós, não chegou essa essa passar por 

isso, mas assim, os nossos os os antepassados deles passaram, passaram, 

foram escravo, foram é assim, do jeito que é o tipo da escravidão, eles 

passaram só depois que foi libertado mesmo, que esses um não chegou a 

pegar, mas ainda pegou essa... Essa parte ainda que foi difícil da época do 

meu pai, do pai do Cidinha (Maria), do avô da Cidinha. 

Quer dizer, e... E lá no Dalto, aonde que meu que a minha mãe mora hoje, faz 

30 anos que comprou lá, de lá para cá que melhorou, porque ele, o...O... Dalto 

é um... Um fazendeiro muito honesto, sabe? E ele também tem uma um pouco 

de sangue de nós pretos, né? nunca fez camarada nenhum de escravo. 

(Mariana) 

 

Pontuo aqui que a fala de Mariana deixa em evidência uma importante distinção 

geracional na experiência de trabalho e vivência racial no campo brasileiro. Ela ressalta que, 

embora seus avós e seu pai não tenham vivido diretamente sob o regime escravocrata, a 

memória da escravidão ainda era muito presente nas fazendas da região, como na Fazenda 

Sesmarias, onde relatos davam conta de que pessoas negras eram tratadas com extrema 

desumanidade, chegando a comer "no coxo", como animais. Essa lembrança coletiva da 

violência sofrida pelos ancestrais negros revela como o legado da escravidão permaneceu 

enraizado nas estruturas de trabalho e sociabilidade rural, mesmo após a abolição formal da 

escravatura em 1888. 

Essa continuidade histórica é o que Moura (1988) caracteriza como uma “escravidão 

moderna”, marcada pela substituição da escravidão legal por formas informalizadas e 

extremamente precárias de exploração do trabalho negro. A própria narradora reconhece que, 



133 
 

embora sua família não tenha sido escravizada oficialmente, viveu os resquícios desse sistema 

por meio de relações de trabalho desiguais, pobreza extrema e racismo estrutural. 

É importante notar, no relato, a diferenciação feita em relação ao atual proprietário da 

terra onde sua mãe vive — o fazendeiro Dalto. Segundo Mariana, ele é considerado justo, não 

por romper com a lógica de subordinação dos trabalhadores, mas por ser percebido como 

alguém que respeita os trabalhadores negros, inclusive por compartilhar uma ancestralidade 

comum ("tem um pouco de sangue de nós pretos"), de acordo com Maria Aparecida “Mas talvez 

é um pouco influenciado por ele ter sangue negro, ele tem...” e complementado por Mariana 

“tem uma bisavó que era negra, inclusive, era cozinheira dele, ela trabalhou para ele mais de 

40 anos. Morreu, morreu com quase 100 anos, né? Quase 100 anos de velha. É preta mesmo, 

nós somos brancas perto dela, mas era estimada, estimada dele, a cozinheira profissional dele.” 

Essa consideração revela o quanto, em meio a um histórico de exploração, relações mais 

humanizadas entre patrões e trabalhadores ainda são vistas como exceções dignas de nota. 

Porém, há um adendo na fala, ao observar a relação citada entre o fazendeiro e sua bisavó, que 

era uma mulher negra que trabalhou como cozinheira para a própria família durante mais de 40 

anos. Ela é descrita como uma figura afetuosamente lembrada “estimada dele”, tendo vivido 

até quase os 100 anos de idade. Destaca-se que essa mulher era negra de pele escura “preta 

mesmo, não é só branca perto dela”, sinalizando a visibilidade racial da bisavó no contexto 

familiar. 

Destaco aqui, portanto a fala de Mariana apresenta um aspecto ambíguo e complexo das 

relações raciais no Brasil, a coexistência de laços afetivos com relações desiguais de poder, 

herdadas da escravidão. A referência à bisavó negra, “cozinheira profissional” da família, 

expressa o modo como muitos descendentes de brancos (ou que ocupam posições dominantes) 

reconhecem a presença negra em suas genealogias, mas frequentemente a situam em funções 

de servidão e subalternizadas. É o que Gonzalez (1984) chama de “afeto atravessado pela 

hierarquia racial”, em que o carinho por figuras negras — geralmente empregadas domésticas, 

amas de leite ou cozinheiras — convive com a negação de igualdade social e racial. 

Compreendo, portanto, que essa dinâmica também está ligada à construção da 

branquitude brasileira, conforme analisa Sueli Carneiro (2003), que muitas vezes incorpora a 

“mistura racial” como uma narrativa de harmonia, mas que não rompe, de fato, com a lógica da 

subordinação “Esses são os efeitos da hegemonia da “branquitude” no imaginário social e nas 

relações sociais concretas. É uma violência invisível que contrai saldos negativos para a 

subjetividade das mulheres negras, resvalando na afetividade” (Carneiro, 2003, s.p.). Ao 



134 
 

mencionar que o fazendeiro atual "tem sangue negro" por descender de uma mulher preta, a 

entrevistada parece justificar a postura mais justa dele em relação aos trabalhadores negros — 

o que me faz refletir em como, mesmo em contextos de dominação, a ancestralidade negra pode 

ser evocada seletivamente como uma marca de empatia ou diferenciação moral. 

Pontuo aqui a questão do mito da Mãe Preta, que consiste em uma construção ideológica 

herdada do período escravocrata brasileiro, que romantiza a figura das mulheres negras 

escravizadas que cuidavam dos filhos das famílias brancas. Essas mulheres eram geralmente 

amas de leite, babás e cuidadoras, e sua imagem foi transformada em um símbolo de carinho, 

dedicação e amor quase maternal pelos filhos dos senhores. No entanto, essa representação 

ignora e apaga o contexto de violência, exploração e desumanização no qual essas relações se 

davam.9 

Esse mercado se baseia em uma desigualdade estrutural que naturaliza a presença de 

mulheres negras nesses papéis afetivos subordinados. O afeto, nesse caso, torna-se uma 

mercadoria atravessada por marcadores de raça, classe e gênero. Elas são “queridas como da 

família”, mas nunca têm os mesmos direitos ou reconhecimento que os membros reais da 

família. É uma continuidade do processo de racialização do cuidado: o trabalho reprodutivo e 

afetivo ainda recai desproporcionalmente sobre corpos negros e femininos. 

No entanto, é fundamental reconhecer que essa forma de reconhecimento está longe de 

representar uma superação da desigualdade racial. Na verdade, como aponta o conceito de 

racialização, a própria relação entre patrão e cozinheira é historicamente mediada por categorias 

raciais, em que o corpo negro é visto como naturalizado para o serviço, especialmente o 

doméstico. Assim, mesmo sendo “estimada”, essa mulher permaneceu durante décadas em uma 

função de servidão, sem que sua contribuição fosse necessariamente transformada em 

mobilidade ou reparação histórica. 

Retomando a questão da estrutura de classe e posse de terra, Maria Aparecida relata as 

transformações nas condições de vida e de trabalho ocorridas após a compra de uma fazenda, 

há cerca de 30 anos, por um novo proprietário de perfil distinto dos antigos fazendeiros locais. 

 
9 Como destaca Sueli Carneiro (2005), o mito da Mãe Preta é parte do processo de construção da mulher negra 

como "não-sujeito" — aquela que não é vista como mulher plena, tampouco como mãe em sentido legítimo. Essas 

mulheres eram obrigadas a amamentar os filhos da casa-grande, enquanto seus próprios filhos muitas vezes 

morriam de fome, abandono ou violência. Assim, o mito da Mãe Preta funcionava como uma falsa humanização 

do cativeiro, ao retratar como amorosa uma relação baseada em hierarquia racial, exploração e dor. Na 

contemporaneidade, esse mito persiste de forma simbólica e se atualiza por meio do que Angela Figueiredo (2013) 

denomina como “mercado do afeto”: um sistema relacional no qual mulheres negras continuam sendo contratadas 

— agora em condição formal ou informal — para oferecer cuidado, carinho, proteção e suporte emocional às 

famílias brancas, sobretudo como babás, empregadas domésticas e cuidadoras de idosos. 



135 
 

Segundo ela, essa fazenda, de menor porte, apresenta uma dinâmica diferenciada em relação ao 

tratamento dispensado aos trabalhadores rurais. Enquanto as fazendas tradicionais da região, 

marcadas por práticas de exploração e heranças do modelo patriarcal e escravocrata, mantinham 

relações hierárquicas rígidas e condições precárias de trabalho, essa nova experiência rompe, 

parcialmente, com essa lógica. 

Aí era difícil a vida. De 30 anos para cá, quando comprou essa fazenda, que 

é uma fazenda pequena, até quando a gente for visitar a família da Mariana, 

eh, você vai ver, você vai entender a dinâmica, você vai ver que uma dinâmica 

diferente das outras fazendas, a funcionários que eles que eles mantém. É, é 

diferente, totalmente diferente. Aí você eh aí quando o Dalton compra essa 

fazenda, essa fazenda ele comprou com os funcionários lá. Só que aí como 

Dalto já era engenheiro em Brasília, tava todo naquela questão de 

construção, ele já muito empresário muito rico, ele comprou essa fazenda e 

aí essa fazenda passou a ser como as outras fazendas dele, passou a ter 

usufruiu de mais coisas, os quem estava lá. Aí já passou a ter enfermeiro para 

cuidar dos funcionários. É coisa que não é comum. Cristina é a única que até 

hoje, né, tem única de muitos anos. (Maria Aparecida). 

 

Com a aquisição da propriedade pelo empresário Dalton, um engenheiro considerado 

por eles “de sucesso” vindo de Brasília, os trabalhadores que já residiam e atuavam na fazenda 

permaneceram no local, mas passaram a usufruir de benefícios antes inexistentes, como acesso 

a cuidados básicos de saúde, com a presença de um enfermeiro para atendimento regular. Maria 

Aparecida enfatiza que esse tipo de prática é incomum na região de Cristina, onde a assistência 

aos trabalhadores rurais é precária ou inexistente. 

 

Foi a primeira fazenda a ter saúde do trabalhador quando não existia nem 

isso. Em Cristina não existia, na verdade não existia esse sistema. Ele trouxe 

o sistema das empresas de Brasília, aí contratou ela, ela e é uma foi uma das 

funcionários da fazenda e e aí essa e ela sempre morou também nessa fazenda 

que a família do Mariana mora até hoje. E essa é uma fazenda com dinâmica 

diferente. Essa fazenda as casas sempre são assim, ele sempre gostam que 

mantenha a casa organizadinha, um ambiente, porque alguns fazendeiros não 

importa com isso. (Maria Aparecida). 

 

Pontuo que o relato aqui expressado revela não apenas uma mudança pontual nas 

condições materiais de vida, mas também um contraste entre diferentes modelos de gestão do 

trabalho rural. De um lado, a reprodução da lógica latifundiária tradicional, excludente e 

racializada; de outro, uma gestão mais moderna e, ainda que limitada, mais humanizada. No 

entanto, mesmo essas melhorias não anulam completamente as desigualdades estruturais 

fundadas na histórica concentração de terras e nas relações de trabalho racializadas herdadas do 

pós-abolição, como analisam autores como Moura (1988) e Oliveira (2019). 



136 
 

Em conformidade a Maria Aparecida, Mariana relata que, antes da compra da fazenda 

por Dalto, as condições de moradia oferecidas pelos antigos proprietários, os Lorianos, eram 

extremamente precárias. Segundo ela, as casas destinadas aos trabalhadores e suas famílias 

eram comparáveis a chiqueiros, com estruturas indignas, sem conforto ou infraestrutura básica. 

Não havia preocupação com o bem-estar dos trabalhadores: faltavam saneamento, banheiros e 

até água encanada. Apesar de dependerem diretamente da força de trabalho de seus pais, os 

antigos patrões não se importavam com a dignidade das condições de vida dessas famílias. 

 

É o os Lorianos, igual eu falei para você, os Lorianos lá, as casas deles e a 

nossa antes de ser do Dalto lá, Deus me livre! Não tinha nem condição.Eh, 

eh, de qualquer jeito, era como uma, uma, um chiqueiro de eles não 

importava, não importava, não queria o serviço da gente, dos pais da gente, 

mas com importar com casa, com conforto da gente, água, água não tinha 

água encanada em lugar não tinha banheiro. de uma distância assim rodando 

para pro mangueiro aa e era nossa, não dá nem para a gente ficar lembrando 

muito assim, a gente fica até nervoso de lembrar aquele tempo. Não (Não 

tinha banheiro), agora do Dalto tem tudo legal, tudo arrumadinho. (Mariana) 

 

Essa fala revela com clareza os traços de um racismo estrutural e fundiário, em que 

populações negras camponesas são relegadas a espaços marginalizados, sendo privadas de 

direitos fundamentais mesmo quando integradas ao sistema produtivo. Isso se conecta à crítica 

de Moura (1988) sobre a permanência de uma lógica escravocrata nas relações de trabalho do 

campo brasileiro, onde os trabalhadores negros, mesmo após a abolição, continuam sendo 

explorados e desumanizados. 

Sob a ótica da colonialidade do poder, conforme propõe Quijano (2005), essa realidade 

também demonstra como hierarquias raciais e sociais, herdadas do período colonial, ainda 

estruturam as relações de posse da terra e as formas de tratamento das populações negras. A 

fala de Mariana desvela não apenas a negligência material, mas também a permanência 

simbólica da subalternização racial no campo, onde o trabalhador negro é funcionalizado, mas 

não reconhecido como sujeito de direitos. 

Essa fala também pode ser lida à luz do pensamento decolonial, que denuncia os modos 

como a colonialidade do poder continua estruturando as relações sociais, especialmente no 

campo, onde a raça, a classe e a terra seguem entrelaçadas na manutenção da desigualdade 

(QUIJANO, 2005). 

Maria Aparecida relata que, após a aquisição da fazenda por Dalton, há 

aproximadamente 30 anos, ocorreram mudanças significativas na qualidade de vida dos 

trabalhadores rurais. Segundo ela, Dalton promoveu melhorias nas moradias, como a instalação 



137 
 

de água encanada e banheiros, além da manutenção constante das casas, que hoje se apresentam 

organizadas, pintadas e em condições dignas.  

 

Aí não é que aí foi dividida. Aí as fazenda, por exemplo, esse pedaço que o 

Dalton comprou, a partir do desses 30 anos para cá, o Dalton começou a 

organizar as casas pros funcionários, já puxou água, já fez banheiro e 

continua assim todo ano cuidando da casa. Quando você for lá, você vai ver 

que as casas, as casas são pintadinhas, organizadas, são, é casa, não parece 

casa de funcionar de fazenda.(Maria Aparecida) 

 

Mariana complementa enfatizando que as moradias atuais não se assemelham às 

tradicionais casas de “camaradas” – termo utilizado para designar os trabalhadores rurais 

subordinados ao regime de parceria ou meeiro, muitos considerados informais – destacando o 

contraste com o passado vivido sob os antigos proprietários da família Loriano, quando as 

condições habitacionais eram precárias e desumanas. “não parece casa de camarada…” 

(Mariana). 

Essa narrativa salienta como o direito à moradia digna no meio rural está historicamente 

condicionado à relação de poder entre patrão e trabalhador, refletindo os legados estruturais de 

uma ordem fundiária racial e excludente. A melhoria nas condições de vida sob o novo 

proprietário rompe, ainda que parcialmente, com a lógica de abandono e negligência típica das 

grandes fazendas historicamente marcadas por relações semiescravagistas, como descrevem 

autores como Martins (1994) e Nogueira (2007). No entanto, essa mudança não elimina as 

raízes estruturais da desigualdade, mas revela como a dignidade dos trabalhadores rurais ainda 

depende da boa vontade individual dos proprietários e não de políticas públicas estruturadas e 

garantidoras de direitos. 

Sob uma perspectiva decolonial, como propõe Quijano (2005), o que está em jogo aqui 

é a colonialidade do poder: uma estrutura de dominação que sobreviveu à colonização e que 

associa marcadores raciais e étnicos à posição social e ao acesso à terra, ao trabalho e à 

dignidade. No caso brasileiro, a racialização do trabalho agrícola após a abolição manteve a 

população negra em uma posição de subalternidade, reproduzindo desigualdades que hoje são 

vistas como herança direta da escravidão. O testemunho, portanto, é expressão viva de como as 

memórias da escravidão, ainda que indiretas, estruturam a compreensão da desigualdade e 

moldam as relações no presente. 

A maior parte das famílias negras residentes nas áreas rurais de Cristina vive em casas 

cedidas por fazendeiros, sem qualquer tipo de posse formal da terra, “É muito raro. Não tem. 

(...) é casa de funcionário, mas não...Não, os negros não têm terra em Cristina.” (Maria 



138 
 

Aparecida) e confirmado por Mariana “É isso”. Segundo os relatos, aproximadamente 90% 

dessas famílias ocupam moradias precárias em propriedades privadas, com pouca ou nenhuma 

perspectiva de aquisição de terras próprias. Essa dependência da moradia atrelada ao vínculo 

empregatício impede não apenas a estabilidade habitacional, mas também limita a autonomia 

dos trabalhadores e os submete a condições de vulnerabilidade contínua. Em alguns casos, 

trabalhadores têm acesso a casas minimamente habitáveis, o que contribui para uma melhora 

na autoestima e permite pequenas conquistas materiais, como a compra de um carro. No 

entanto, essa é a exceção. 

E assim, só que aí como eles moram em 90% moram em terras de fazendeiro, 

aqueles um, já que vai passar a geração lá, tem uns que ainda dão sorte de 

trabalhar numa fazenda que tem uma casa habitável, um local habitável, uma 

casa. Aí como a casa já habitava, eles também ficam a autoestima melhor, já 

ficou ali trabalham de repente por produção no café, consegue comprar um 

carro, uma coisa, eles vivem ali melhor. Mas aqueles que moram em fazendas 

que só paga o salário mesmo, não organiza a casa, não haja autoestima 

melhor vão ficando cada vez mais à margem, né? (...) E aí acabam saindo 

também. Aí você vê aquela, tem umas fazendas que as pessoas é tipo dois, três 

meses mora uma pessoa, aí aquela pessoa não aguenta ali toca a mudança do 

caminhão que já é pouca coisa, vai embora. Aí vem outra pessoa bem mesmo, 

já com a situação financeira, debilitada, fica mais quase um ano e vai embora. 

Pois o fazendeiro não oferece subsídio para aquela pessoa. Aí a pessoa chega, 

a casa tá horrível, a casa tá caindo, aí a pessoa mora lá. Aí já começa todos 

os problemas, outros problemas sociais. (Maria Aparecida). 

 

A regra, conforme descrito, é a rotatividade constante de trabalhadores, que ocupam 

casas em péssimo estado, sem qualquer tipo de apoio ou infraestrutura oferecida pelos 

empregadores. Essas condições degradantes fazem com que muitos desistam rapidamente e se 

mudem em poucos meses, o que alimenta um ciclo de instabilidade, empobrecimento e exclusão 

social. A fala evidencia não apenas o descaso dos proprietários rurais, mas também a 

permanência de uma lógica hierárquica e racializada no campo, onde a moradia continua sendo 

um instrumento de controle e subalternização da população negra. Esse cenário pode ser 

compreendido à luz do conceito de racismo fundiário (Oliveira, 2011), que evidencia a 

intersecção entre desigualdade racial e estrutura agrária no Brasil. 

 

4.3 Racismo fundiário e possíveis terras quilombolas 

Questionadas sobre quais fazendas ainda mantêm condições semelhantes ao trabalho 

escravizado, Mariana e Maria apontam que, atualmente, essas situações são mais raras. Isso se 

deve, em parte, à falência de muitos fazendeiros após a obrigatoriedade do registro formal dos 

trabalhadores rurais, com carteira assinada e pagamento de salário. Segundo elas, muitos desses 

proprietários estavam habituados a explorar a mão de obra sem remuneração justa, dentro de 



139 
 

uma lógica que remontava ao sistema escravocrata. Quando as leis trabalhistas passaram a ser 

exigidas, esses fazendeiros não se adaptaram e, por isso, perderam sua capacidade de manter as 

fazendas produtivas. “Hoje não tem mais, porque essas pessoas, igual a Cidinha falou e eu tô 

falando, essas fazendas, sim, os fazendeiros eh quebraram. Depois que saiu a lei da do salário 

de assinar a carteira, a maioria quebraram e foi à falência. Aí... Aí não tinha dinheiro para pagar” 

(Mariana). 

Como consequência, há propriedades rurais em Cristina com dezenas de casas 

abandonadas e em ruínas, porque os trabalhadores se recusam a viver e trabalhar em condições 

precárias. Os proprietários, por sua vez, não reformam as casas nem oferecem condições dignas 

de trabalho, mantendo uma mentalidade autoritária e ultrapassada. Mariana cita como exemplo 

a fazenda da família Loriano, próxima à casa de sua mãe, que hoje abriga apenas dois moradores 

aposentados. Também menciona o caso da antiga fazenda de Luiz Paiva, parente dos Lorianos, 

que chegou a ter cerca de 30 casas, hoje completamente desocupadas. 

É porque aí, por exemplo, como eles eles foram à falência, porque na verdade 

eles estavam acostumado com os escravos em si, trabalhar de graça para eles. 

A partir do momento que teve que pagar o salário, muitos já se viram, se 

viram também ali numa situação meio... (Maria Aparecida) 

Precária. (Complementado por Mariana) 

Aí eles foram deixando, deixando, já foram arrumando trabalho na cidade e 

foram deixando lá de lado. Aí as casas foram caindo…No entanto, a gente 

encontra em Cristina algumas fazendas que tem tipo 30 casas em ruínas e os 

fazendeiros quebrados porque ninguém quer morar naquelas casa, eles não 

conseguem arrumar funcionário porque eles não mudaram nem a 

mentalidade deles ainda. Eles estão quebrados e não vê que que a fazenda 

não é próspero porque eles mudaram a mentalidade. Eles não a mentalidade 

escravagista, mas aí as pessoas hoje já não aceitam mais isso, não. (...) (Maria 

Aparecida) 

 

Observo que essas falas evidenciam o que classificado como remanescências do 

escravismo no meio rural, onde estruturas de exploração e hierarquia racial persistem mesmo 

após as transformações legais (Moura, 2011; Oliveira, 2011). O abandono das fazendas reflete 

não só a crise econômica de determinados modelos agrários, mas também a resistência de 

trabalhadores negros a formas indignas de moradia e trabalho, historicamente associadas ao 

racismo fundiário e à desigualdade estrutural. O processo de ruptura com essas práticas revela 

um embate entre a modernização legal e a permanência de mentalidades e práticas herdadas da 

escravidão.  

Tem lá perto da minha mãe tem a do Luís Loreno, que era irmão do do meu 

patrão lá. Eh, era... Era camarada na época. Mas igual nós tá acabando de 

falar, aquelas casas tudo caindo, tudo de qualquer jeito. Hoje tem duas, duas, 

porque o homem que mora lá já é aposentado, não quer sair. O dia que vocês 



140 
 

ver, né, vai lá na casa dele. E nos despropósitos que era outro fazendo do 

primo deles lá, o Luiz e Luiz Luiz Paiva, que é o Luiz primo dos Lorianos, 

tudo Lauriano. Eh, tinha umas 30 casas também, não tem uma hoje. (Mariana) 

 

Durante a entrevista, Maria comenta que, em Cristina (MG), mesmo famílias negras que 

residem há gerações em terras de fazenda raramente conseguem o direito à posse legal da terra 

por meio da justiça. Segundo ela, os juízes, em geral, preferem determinar que os fazendeiros 

ofereçam uma indenização em dinheiro, em vez de conceder o direito de permanência, mesmo 

em casos evidentes de uso contínuo por mais de três gerações. Ela lembra de apenas um único 

caso de usucapião bem-sucedido no município, protagonizado por um homem branco. 

Aí lá, lá no Luiz Paiva, uns três ou quatro funcionários que era da época lá, 

foram na justiça e ganharam a causa. Aí tiveram que dar casa. (...) Não, 

aquele terreno não. (...)Eles aqui em Cristina, nem os juízes, só tem o relato 

de uma pessoa que conseguiu que o juiz desse pedaço naquela fazenda. 

Geralmente o juiz decreta que o fazendeiro dê o dinheiro. Ele não decreta uso 

campeão, mesmo se a pessoa já tiver três gerações. É uma questão, é só uma 

pessoa que. (...) Eu conheço uma pessoa, acho que, eu rodeei o território… 

Conheço uma pessoa que lutou na justiça, mas é uma pessoa Branca. Essa 

pessoa lutou, ela lutou, os ele tava três geração junto com o pai dele, na 

verdade foi uma das pessoas que foi tomada a terra. Eu acho que a história 

dessa pessoa é assim, tem que conversar com ele para saber certinho, porque 

ele começou a me contar, eu tá, minha mãe que me conhece mais ou menos. 

Mas assim, o pai dele foi um dos roubados na época que tava dando as terras 

da o vô dele, bisavô, sei lá. Aí eles ficaram ter três gerações trabalhando na 

fazenda como os negros. É uma família branca, mas trabalhando assim, sabe? 

Aí ele provou que essas três gerações da família dele tava lá trabalhando. 

Mas foi muito difícil. porque na hora da do testemunho, ninguém que morava 

naquela fazenda quis testemunhar… É, principalmente as pessoas negras. Ele 

mesmo falou que não entende isso, que ele falou assim: “eles também 

poderiam ir junto comigo.” Ele ele chamou mais 20 famílias, mais 20 pessoas 

das casas, sabe? Ninguém. Todo mundo, ainda depôs contra ele ainda. (...)É, 

mas ele lutou. Acho que ele ficou na justiça uns 12, 13 anos e ele conseguiu. 

(Maria Aparecida) 

 

Essa exceção chama a atenção justamente porque o beneficiado não era negro. De 

acordo com Aparecida, essa família branca havia perdido suas terras no passado e passou a 

viver e trabalhar por gerações em uma fazenda, em condições semelhantes às enfrentadas por 

trabalhadores negros. O homem, ao buscar reconhecimento judicial do direito à terra, convidou 

outras famílias — inclusive negras — a testemunharem em seu favor. Contudo, nenhuma delas 

o apoiou; ao contrário, muitas chegaram a testemunhar contra ele. Apesar disso, após cerca de 

12 anos de litígio judicial, ele conseguiu obter o direito à terra. Ele mesmo expressou sua 

surpresa pelo fato de que, mesmo sendo descendentes de escravizados, as famílias negras da 

região nunca buscaram judicialmente o direito à posse da terra, o que ele considera um 

“paradoxo” e um sinal de resignação forçada diante da estrutura opressora local. 



141 
 

Nesta fala, claramente é observado o racismo fundiário, de forma que se manifesta nas 

práticas do poder judiciário e nas relações de propriedade no campo brasileiro. Mesmo diante 

da prova material e histórica do vínculo com a terra, populações negras frequentemente não 

acessam os instrumentos legais que poderiam garantir-lhes o direito à posse. Isso ocorre tanto 

pela falta de apoio institucional quanto pela naturalização histórica da exclusão, somada ao 

medo de represálias por parte dos grandes proprietários rurais, perpetuando uma lógica de 

silenciamento e subalternidade herdada da escravidão. Destaco aqui, portanto, a importância da 

Reforma Agrária. 

A exclusão histórica da população negra do acesso à propriedade fundiária remonta à 

abolição inconclusa de 1888, quando ex-escravizados foram lançados à marginalidade, 

enquanto as elites agrárias mantiveram o domínio territorial. Ainda hoje, muitas famílias negras 

continuam vivendo nas terras onde seus antepassados trabalharam como escravizados ou, 

posteriormente, como meeiros em condições análogas à servidão. O Brasil rural é, portanto, um 

palco onde o racismo fundiário se perpetua — e o reconhecimento do direito dessas famílias à 

terra é um passo fundamental para enfrentar essa injustiça histórica. 

Mediante a isso, a proposta às soluções como esta para regularização da posse de terra 

por comunidades negras é o reconhecimento como comunidade quilombola. De acordo com o 

Decreto nº 4.887/2003, que regulamenta o artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais 

Transitórias (ADCT) da Constituição Federal de 1988, comunidades quilombolas são aquelas 

que se autoidentificam como descendentes de africanos escravizados e que mantêm vínculos 

territoriais, culturais e históricos com seus antepassados. Conforme o art. 4º do Decreto nº 

4.887/2003 (BRASIL, 2003):  

 

Art. 2o Consideram-se remanescentes das comunidades dos quilombos, para 

os fins deste Decreto, os grupos étnico-raciais, segundo critérios de 

autoatribuição, com trajetória histórica própria, dotados de relações territoriais 

específicas, com presunção de ancestralidade negra relacionada com a 

resistência à opressão histórica sofrida. 

 

A autodeclaração é o primeiro passo desse processo: a própria comunidade deve afirmar 

sua identidade quilombola. Em seguida, solicita-se o Certificado de Autorreconhecimento à 

Fundação Cultural Palmares, que habilita a abertura de processo junto ao INCRA10 para estudos 

técnicos e titulação do território (Brasil, 2025). Esse processo, embora garantido por lei, 

 
10 INCRA – Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária. 



142 
 

enfrenta diversos entraves políticos e burocráticos, especialmente após o enfraquecimento de 

políticas públicas voltadas às comunidades tradicionais nos últimos anos. 

Muitos dos diálogos apontados falam da não existência de quilombos em Cristina, mas 

conforme as relações sociais se estabelecem neste município, é perceptível as relações 

históricas e geracionais do local, que tornam evidente um possível quilombo no Bairro Colônia, 

por exemplo. Destaca-se a fala de Maria “tivesse entrado na justiça aqui tinha vários 

quilombos.” 

No entanto, nem todas as comunidades negras rurais se reconhecem ou querem ser 

reconhecidas como quilombolas. Em muitos casos, o apagamento identitário, preconceitos 

internalizados, o medo de represálias ou a ausência de informação dificultam esse caminho, 

como o caso citado. Nesses contextos, alternativas legais como o usucapião coletivo ou especial 

rural, conforme o artigo 191 da Constituição Federal (1998) e a Lei nº 8.629/1993 (Brasil, 1993) 

podem ser acionadas. Para isso, é necessário comprovar a ocupação contínua, mansa e pacífica 

da terra por mais de cinco anos, uso produtivo e a inexistência de outra propriedade rural ou 

urbana. Esse processo, mais lento e judicializado, depende do envolvimento de defensorias 

públicas, organizações da sociedade civil ou advogados populares. O uso de documentos, 

testemunhos e registros históricos torna-se fundamental para provar o vínculo legítimo com a 

terra. 

Outra possibilidade é o acesso à terra por meio da reforma agrária, coordenada pelo 

INCRA. Caso a terra em questão não cumpra sua função social, conforme previsto no artigo 

186 da Constituição, é possível requerer sua desapropriação para fins de assentamento rural. 

No entanto, isso exige organização comunitária e pressão política, além da abertura de 

processos administrativos e técnicos que frequentemente enfrentam resistência das elites locais. 

Os diálogos durante a entrevista contatam a longa permanência da Família de Mariana, 

Maria e suas famílias nas terras de antigas fazendas no município de Cristina (MG), remontando 

ao período das sesmarias, conforme Figura 30, a imagem da fazenda onde reside a família de 

Mariana, já em sua quinta geração. Em destaque, marcado em amarelo, encontra-se o local 

destinado ao administrador, situado no ponto mais alto da propriedade. As demais casas, 

dispostas abaixo, parecem estrategicamente posicionadas, como que sob o olhar constante de 

quem ocupa o alto, uma forma sutil, mas evidente, de vigiar e controlar.  

 



143 
 

Figura 30. Imagem da fazenda onde vivem a família de Mariana, contando a quinta geração. Está 

circulado em amarelo o local onde o administrador da fazenda fica, no ponto alto, enquanto as demais 

casas ficam embaixo, como “forma de monitorar”. 

Fonte: Arquivo Pessoal. 

 

Quando questionadas sobre descendência, Mariana afirma não ter tido filhos, mas relata 

que seus irmãos tiveram filhos e netos que continuam vivendo na fazenda, dando continuidade 

à presença familiar no território, "Os irmãos já são avós", comenta, destacando a existência de 

uma quinta geração de descendentes negros ligados àquele chão. 

 

Figura 31. A imagem representa a Fazenda que família de Mariana ocupa, onde os pontos verdes, 

indicam cada casa. 

 

Fonte: Arquivo Pessoal. 



144 
 

Segundo elas, há pelo menos quatro a cinco gerações, conforme Figura 31, de pessoas 

negras que nasceram, cresceram e trabalharam nessas terras, muitas vezes em regime de meeiro 

ou outras formas informais de trabalho rural, sem qualquer garantia de posse, "Na família do 

Lauriano, acho que o pai dele já estava na sesmaria", recorda Mariana, ao mencionar a longa 

presença de sua família no território. Maria confirma que, mesmo antes da posse pelo atual 

fazendeiro branco, seus antepassados já viviam ali: " O pai do seu pai na Sesmaria que não era 

Loriano ainda." Onde Mariana reafirma: “É, nas Sesmaria, exatamente…”. 

É escancarado aqui a persistência de vínculos históricos, sociais e afetivos com a terra 

por parte de famílias negras, mesmo sem o reconhecimento formal de seus direitos territoriais. 

A transmissão geracional da vida rural, em meio à informalidade e à desigualdade fundiária, 

revela uma continuidade de práticas que remetem ao passado escravista, mas também à 

resistência silenciosa dessas comunidades negras do campo. 

A memória e a experiência coletiva de pessoas negras no campo não apenas resistem ao 

esquecimento imposto pelas elites fundiárias, mas também se atualizam nas formas de 

ocupação, de solidariedade e de vínculo com a terra. De acordo com Ribeiro, Kamensky e 

Bussolotti (2025): 

Parte-se, portanto, do pressuposto de que as fronteiras entre história e memória 

são intercambiáveis e nem sempre complementares. Por essa razão faz-se 

necessário observar que a memória (social e coletiva) é formada por narrativas 

compostas presente, estabelecendo relações claras entre o passado e o 

presente. Desta maneira, devemos de modo concomitante, atribuir sentido ao 

passado da mesma maneira que devemos procurar compreender o sentido que 

é atribuído a ele. Mesmo assim, é preciso pontuar que a história e a memória 

nem sempre sejam complementares. (Ribeiro, Kamensky e Bussolotti, 2025, 

p.22) 

 

A memória coletiva é construída pelas narrativas que fazemos no presente, conectando 

passado e atualidade. Por isso, é preciso compreender não só o que aconteceu, mas também o 

sentido que damos a esses acontecimentos hoje. Ainda assim, lembram que memória e história 

nem sempre caminham juntas. Quando falamos aqui, nas entrevistas que revelam a existência 

de territórios com forte presença negra, ainda que não oficialmente reconhecidos como 

comunidades quilombolas, estamos validando as memórias ancestrais da negritude não contada 

ou apagada. Dentre eles, Maria e Marian destacam o bairro da Pedra, espaço que historicamente 

concentrou dezenas de famílias negras, muitas delas descendentes de ex-escravizados ou 

trabalhadores sem-terra que viveram por gerações em terras de fazendeiros brancos. “Ah, o 

bairro do Pinhal já foi, mas agora todos mudaram de lá. O bairro da pedra, que é o É porque lá 



145 
 

tem ainda umas 30, 40 casas de pessoas pretas dentro da fazenda, né?”, afirma Maria sobre a 

existência de possíveis quilombos. 

Segundo Maria, o bairro da Pedra reúne atualmente cerca de 30 a 40 casas de pessoas 

negras, ainda que a composição demográfica esteja passando por transformações: “há 30 ou 40 

anos só moravam pessoas pretas”, conta ela. No entanto, nos últimos anos, famílias brancas 

empobrecidas da cidade começaram a retornar ao campo e se instalaram no bairro. “Agora está 

virando um bairro pardo”, diz Maria, projetando que, em uma ou duas gerações, tanto pessoas 

brancas quanto negras podem desaparecer enquanto categorias visíveis no território, 

permanecendo majoritariamente uma população mestiça11. Ainda assim, ela afirma: “ainda se 

denomina um local quilombola”. 

Das fazendas, né? É das fazendas, porque lá são umas quatro ou cinco 

fazendas, mas todas unidas. O, eh, alguns fazendeiros nem são parentes entre 

si, mas é um bairro que todas têm pessoas pretas, todas fazendo, mas tem 

pessoas brancas também agora, né? (...) Lá não é o caso dos colonos não, 

porque lá só tinha até uns 30, 40 anos, até só tinha pessoas pretas mesmo. É 

que essas pessoas brancas da cidade empobreceram e começaram a voltar 

pro campo. (Maria) 

 

Essa leitura da identidade quilombola vai ao encontro da concepção defendida por 

Beatriz Nascimento (2018), para quem o quilombo é mais que um lugar fixo, é uma forma de 

organização social baseada na ancestralidade, na solidariedade e na resistência contra a 

opressão racial. Também ressoa com a crítica de Moura (1998) ao reducionismo de leituras 

racialistas que desconsideram o quilombo como projeto político de libertação social. Em outras 

palavras, o que define o quilombo não é apenas a composição racial de seus habitantes, mas a 

continuidade histórica de uma vivência marcada por exclusão, resistência e reivindicação por 

dignidade. 

O Quilombo é memória, é história, é o ser, assim nós o entendemos na década 

de 70. Era o nosso lema para a recuperação de nossa identidade, de nossa 

ancestralidade, de ser no mundo adverso. [...] Sob sua esfinge, sua imagem 

recalcada que estava em cada um de nós, ele inventou um movimento. 

Fazendo nos lembrar hoje que o quilombo é o espaço que ocupamos. 

 
11 Diálogos de Munaga (2011) sobre a mestiçagem no Brasil, trazem aspectos sobre como a influência hegemônica 

perpertuou até nos padrões da identidade do negro brasileiro, ela destaca: “A luta dos movimentos negros 

brasileiros contemporâneos que enfatiza muito o resgate de sua identidade étnica e a construção de uma sociedade 

plurirracial e pluricultural na qual o mulato possa solidarizar-se com o negro, em vez de ver suas conquistas 

drenadas no grupo branco, desmente a idéia de uma identidade mestiça conscientemente consolidada. Sem dúvida, 

o conceito de pureza racial, que biologicamente nunca existiu em nenhum país do mundo, se aplicaria ainda muito 

menos a um país tão mestiçado como o Brasil. No entanto, confundir o fato biológico da mestiçagem brasileira (a 

miscigenação) e o fato transcultural dos povos envolvidos nessa miscigenação com o processo de identificação e 

de identidade cuja essência é fundamentalmente político-ideológica, é cometer um erro epistemológico notável. 

Se, do ponto de vista biológico e sociológico, a mestiçagem e a transculturação entre povos que aqui se 

encontraram é um fato consumado, a identidade é um processo sempre negociado e renegociado, de acordo com 

os critérios ideológico-políticos e as relações do poder.” (Munanga, 2011, p.108) 



146 
 

Quilombo somos nós. Somos parte do Brasil. Esse Brasil democrático, 

revolucionário, que ajudamos a construir é assim que o queremos. 

(Nascimento, 2018, p. 352) 

 

Maria também menciona o bairro do Pinhal, que, segundo ela, "já foi" um quilombo, 

mas cujos moradores se dispersaram. Trata-se de um retrato do apagamento de comunidades 

negras rurais, processo comum nas dinâmicas fundiárias brasileiras, em que o capital fundiário 

e o Estado promovem deslocamentos forçados, perda de vínculos territoriais e destruição das 

bases culturais negras no campo (Gomes, 2017). O apagamento físico, nesse sentido, 

acompanhada de um apagamento simbólico, ao sumirem os corpos negros dos mapas, também 

se dilui a memória de seus direitos históricos. 

Aí então lá tem lá tem para algumas famílias brancas, mas essas famílias 

brancas também, assim como as famílias eh pretas estão quase extintas. 

Agora são, tá ficando um bairro pardo. Eu acredito que na daqui duas 

gerações não vai existir nessas fazendas se ainda estiver nem brancos, nem 

negros. Vai existir pardos, o que ainda se denomina um local quilombola, né? 

(...) Sim. Da. Sim. Sim. Então, então eu acho que na... na daqui umas duas 

gerações lá seria ainda... ainda vai ter muita gente e lá e vai continuar porque 

e.. é.. é a característica do local. (Maria) 

 

No entanto, a identificação de Maria sobre os vínculos negros persistentes, mesmo em 

contextos miscigenados ou em transformação, desafia a rigidez institucional e aponta para uma 

compreensão ampliada de quilombo. Nesse aspecto, a Constituição de 1988 e os dispositivos 

da Fundação Palmares (Brasil, 2005) e do INCRA reconhecem a autoidentificação e a 

ancestralidade coletiva como critérios centrais no processo de reconhecimento dos territórios 

quilombolas — o que pode e deve ser mobilizado por moradores do bairro da Pedra em futuras 

reivindicações. 

Assim, as falas de Maria e Mariana não apenas testemunham um passado de resistência 

negra, mas denunciam um presente de racismo fundiário estrutural e afirma a possibilidade de 

um futuro de luta por reconhecimento. O bairro da Pedra, Colônia e Pinhal emergem, assim, 

como um exemplo de quilombos contemporâneos em formação ou em disputas, onde a 

identidade coletiva, a memória e o vínculo com a terra se mantêm como pilares de uma 

cidadania negada, mas ainda viva. 

A presença dessas famílias em território contínuo, aliada à ancestralidade comum e à 

exclusão histórica, poderia sustentar o processo de reconhecimento da comunidade como 

remanescente de quilombo. Contudo, o avanço da miscigenação e o empobrecimento de outras 

parcelas da população têm alterado o perfil étnico-racial do local, que hoje é majoritariamente 

pardo. 



147 
 

Esse relato se conecta com a discussão conceitual sobre o que constitui um quilombo 

contemporâneo. Conforme Marques (2009) é fundamental compreender a concepção histórica 

original de "quilombo", sem que esta seja automaticamente ressignificada, para apreender o 

termo em suas múltiplas expressões contemporâneas, sejam elas conceituais, metodológicas ou 

ideológicas. Contudo, essa noção tradicional não se aplica de forma plena e direta à categoria 

jurídica e política dos "remanescentes de quilombos" ou "quilombolas". Isso porque essa 

categoria refere-se a um processo específico de autoidentificação étnico-racial, no qual grupos 

sociais compartilham uma ancestralidade comum e estabelecem vínculos históricos e culturais 

com determinados territórios. Tais grupos se articulam — por vezes por iniciativa própria, por 

vezes com o apoio de movimentos sociais ou instituições públicas — na busca por direitos, 

sobretudo o direito à posse coletiva e definitiva de suas terras (Marques, 2009). 

Ainda conforme Marques (2009), a noção de "remanescente de quilombo", portanto, 

não é apenas uma herança literal dos antigos quilombos históricos, mas um construto político e 

jurídico que adquire sentido pleno a partir do cruzamento entre os discursos dos próprios 

quilombolas, das ciências sociais (em especial a antropologia), do arcabouço legal brasileiro e 

da ação dos movimentos negros e de direitos territoriais. É nesse diálogo que o conceito se 

atualiza, ganhando complexidade e relevância nas disputas contemporâneas por território, 

memória e justiça social. 

Portanto, para que comunidades como as descritas por Maria Aparecida e Mariana 

acessem seus direitos, é necessário reconhecer tanto os aspectos históricos e afetivos que 

limitam a mobilização coletiva, quanto os entraves institucionais que perpetuam o racismo 

fundiário. O caminho para a titularidade da terra passa, assim, por uma luta interseccional: 

jurídica, política, subjetiva e comunitária. E é nesse campo que o reconhecimento quilombola 

aparece não apenas como instrumento legal, mas como um potente ato de afirmação histórica e 

de justiça social. 

Diante desse cenário, é urgente que o Estado brasileiro amplie o reconhecimento das 

diversas formas de ancestralidade e resistência negra no campo. A posse da terra para pessoas 

negras que vivem há gerações em espaços historicamente ocupados não é apenas uma questão 

agrária, mas sobretudo uma questão de justiça histórica e reparação racial. A negação desse 

direito perpetua o ciclo de marginalização e invisibilidade, enquanto sua efetivação fortalece a 

democracia, a dignidade e o pertencimento desses sujeitos ao território. 

Além disso, essa situação revela o que Nascimento (1980) chamou de "democracia 

racial falaciosa": ainda que as leis não sejam explicitamente racistas, a prática revela 



148 
 

desigualdades profundas baseadas na racialização dos sujeitos sociais. A resistência das 

famílias negras em buscar seus direitos não pode ser entendida como passividade, mas como 

reflexo de séculos de marginalização institucional, ausência de garantia jurídica efetiva, e medo 

real de retaliações. 

Além desta situação, Maria relata um caso emblemático de exclusão racial e apagamento 

histórico no bairro rural Água Limpa, no município de Cristina (MG). Segundo ela, ao 

investigar a ausência de pessoas negras naquela localidade, descobriu-se um processo 

intencional de expulsão dessas famílias do campo no período pós-abolição. O território, 

anteriormente ocupado por trabalhadores negros, foi vendido pelos fazendeiros ao Estado, e 

posteriormente cedido a colonos europeus, sobretudo imigrantes alemães. “Eles jogaram os 

negros para a cidade e venderam a terra pro Estado dar para os colonos. Esses colonos 

chegaram, mas depois os fazendeiros tomaram a terra de volta e os colocaram para trabalhar 

como funcionários”, explica Maria. 

(...) por exemplo, tem um bairro que nessa onda que...que... eu tava 

procurando coisas, né? Eh, tem um bairro chamado Água Limpa, que eu 

perguntei pra filha do fazendeiro, que é um dos principais porque não tinha 

negros. Não tem negros lá até hoje! E a gente, é uma coisa que a gente assusta 

também, né? Não tem negros e pardos num trabalhando numa fazenda, só 

pessoas brancas… Ela, ela desconversou. Depois eu vinha saber que na época 

que tava começando eh a questão da eh foi a teve a libertação das da 

escravidão, né? A libertação, eles jogaram os negros para expulsaram todos 

para a cidade, venderam também terra pro estado, dá para os os colonos. Os 

colonos chegaram, principalmente alemães também, eles expulsaram os 

alemães também pegaram a terra de volta. E aí alguns alemães foram para 

as periferias da cidade, não conseguiram ficar lá, voltaram como funcionário. 

Por isso que lá tem pessoas loiras trabalhando. Não é as pessoas dessas 

fazendas lá deve ter umas 40 casas funcionários. Elas são todas brancas, 

todas mesmo. (Maria) 

 

A narrativa revela a continuidade das práticas excludentes que marcaram a transição do 

regime escravocrata para o trabalho livre, no Brasil. Ao invés de garantir terra ou meios de 

sobrevivência aos ex-escravizados, como parte de um processo de reparação histórica, o Estado 

e as elites agrárias consolidaram um modelo de exclusão que deslocou os negros para as 

periferias urbanas e incorporou os imigrantes em condições igualmente precárias. “As casas 

dos funcionários são todas brancas. As famílias negras foram expulsas e hoje só tem 

descendente de imigrantes europeus lá”, afirma. 

Eles deram, depois tomaram de volta também e falar: "Agora você vai 

trabalhar para mim". E essas pessoas que trabalham lá brancas até hoje, 

falaram que os os antepassados dele que nem falava português direito, 

sofriam, assim como os negros moravam naquelas choças que eles falam de 

nas ah é a mesma moradia que os negros moravam, eles passavam aer, quer 

dizer que eles continuaram a escravidão naquele daquele local para não ser 



149 
 

para não para fugir da mira da justiça que nem existia. Eles jogaram negro 

para a periferia, ganharam dinheiro vendendo a terra pro estado. O estado 

deu pros migrantes. Os imigrantes que chegaram ali eram “meio fracos”, 

entre aspas assim, né? Aí eles tipo esforçaram isso também. Só que eles não, 

os imigrantes não conseguiram ficar na periferia da cidade. Aí voltaram como 

funcionário e lá tá a quarta geração de filhos de migrantes, mas que nunca 

tiveram terra. (Maria). 

 

Maria escancara as camadas de racismo fundiário, práticas de branqueamento e 

violência simbólica contra os descendentes de africanos escravizados. Mesmo os colonos 

europeus que chegaram sem meios próprios foram, segundo ela, também explorados e usados 

como “mão de obra branca”, reproduzindo estruturas de trabalho semelhantes à escravidão — 

porém invisibilizadas pelo discurso da imigração e do progresso. “Eles queriam escravizar todo 

mundo que passasse na frente: negros, indígenas, colonos… Esses portugueses, eles queriam 

domínio, e até hoje querem”, conclui Maria Aparecida. 

Então são vários recortes. a gente vai conversando com as pessoas, a gente 

vê que dentro da escravidão existiu outra escravidão e sempre as pessoas eh 

o os as pessoas que chegavam no local, elas que não, não digo os colonos, né, 

que vieram depois, né, mas as pessoas os donos da terra, ele quem passasse 

na frente deles, eles queriam escravizar para eles, né, eles queriam, na 

verdade, escravizar todo quem tivesse ali o negro, indígena ou quem veio, o 

colono todo. Esses portugueses, eles queriam escravizar e até hoje acho que 

querem, né? É o domínio, né, das famílias, né? (Maria). 

 

Observo que este recorte se enquadra em um contexto mais amplo de perpetuação das 

desigualdades fundiárias no Brasil, em que o acesso à terra é historicamente negado às 

populações negras, mesmo quando há vínculos ancestrais profundos com o território. A 

memória oral da comunidade, como neste caso, é um instrumento poderoso de denúncia e 

resistência, e deve ser levada em conta na formulação de políticas de reparação e 

reconhecimento territorial. 

Durante o relato, Maria elabora uma crítica profunda às formas históricas e 

contemporâneas de dominação fundiária em Cristina, expondo o que denomina como “camadas 

de escravidão” que se perpetuam sob novas roupagens. Segundo ela, a lógica escravocrata não 

se encerrou com a abolição formal da escravidão, mas foi ressignificada em estruturas de poder 

que seguem concentradas nas mãos de poucas famílias tradicionais da região. Para Maria 

Aparecida, “dentro da escravidão existiu outra escravidão”, sugerindo que as formas de 

exploração não foram restritas apenas aos negros, mas também atingiram colonos e imigrantes 

pobres que foram submetidos a relações de trabalho coercitivas e subordinadas, sem acesso à 

terra. “Esses portugueses queriam escravizar todo mundo: negro, indígena, colono... E até hoje 

acho que querem. É o domínio das famílias”, afirma. 



150 
 

Eu acho que eles querem manter esse poder, né? A gente vê até na quando a 

gente vê nas fazendas de café, assim, quando alguém se desponta num 

concurso de café, que não é das... das famílias pioneiras, que é alguém 

descendente de algum colono assim, é meio que existe também um 

preconceito. Eles falam assim, “fazendeiro tradicional", eles usam esse 

termo. É, o próprio fazendeiro fala quando outra pessoa branca ganha um 

prêmio de um café, por exemplo, só que aquela pessoa tinha era funcionário, 

é branca, porque os negros não tem acesso à terra. Mas, por exemplo, uma 

pessoa ganhou uma pessoa de Cristina, só que essa pessoa não é descendente 

das primeiras famílias, é descendente de família Silva Branca comum aí, que 

deve ter vindo sido algum colono que vem um pedacinho de terra. Aí eles 

falaram assim: "Ah, mas o café dele não é tradicional como nosso". Por quê? 

O café dele não é tradicional porque não tem mão de obra escrava. Ele não 

tem uma fazenda. Ele não tem, ele não tem escravo de estimação. (Maria) 

 

O domínio não se manifesta apenas no controle territorial, mas também na reprodução 

simbólica do poder, conforme Rosa (2017, p. 6) “O poder simbólico “faz ver e faz crer”, 

transforma a visão e a ação dos agentes sociais sobre o mundo – e desse modo, o mundo”. Este 

trecho reflete o que Bourdieu (1989, p. 7-8).  argumenta “(...) o poder simbólico é, com efeito, 

esse poder invisível o qual só pode ser exercido com a cumplicidade daqueles que não querem 

saber que lhe estão sujeitos ou mesmo que o exercem.” Maria Aparecida denuncia a maneira 

como a elite local desqualifica qualquer pessoa — ainda que branca — que conquiste espaço 

social ou destaque na agricultura cafeeira, sem pertencer ao grupo das chamadas “famílias 

pioneiras”. O termo “fazendeiro tradicional” é utilizado como marcador simbólico de 

pertencimento à elite escravocrata e excludente, sendo negado a qualquer pessoa fora desse 

círculo, independentemente de sua competência ou mérito. “O café dele não é tradicional como 

o nosso... Porque não tem mão de obra escrava”, relata ironicamente sobre o preconceito contra 

um produtor descendente de colono, que venceu um concurso com sua esposa, sem o suporte 

de grandes estruturas fundiárias. 

Quem, quem foi, quem foi para lá para ganhar o café foi ele com a mulher 

dele. Então tem esse recorte também. Então a gente vê que a cidade ela é 

cheia de vários preconceitos. Aí você vai descobrindo uma camada, você vai 

primeiro ver, olhar a camada do negro, você descobre outras coisas que existe 

uma coisa de dominação muito maior. Na verdade, umas cinco famílias, elas 

querem realmente dominar. Ela é... É como se ela se visse ameaçada por 

qualquer pessoa que, eh, tirasse ali aquele poder dela sobre a terra...ou sobre 

o... O poder, né, geral da cidade, né, o poder político também, que ele tá muito 

ligado à terra, né, ele não quer que o dinheiro mude o dinheiro não pudesse 

mudar de mão. Tem que ficar na mão dos poderosos… não vai poder mudar 

porque eles têm exatamente porque a partir eles... eles acham que e ao meu 

ver, eles vêm como uma ameaça. (Maria) 

 

Ao descrever a cidade como “cheia de vários preconceitos”, Maria revela que o racismo 

fundiário se articula com outras formas de opressão, como o classismo e o patriarcalismo. O 



151 
 

poder político, segundo ela, está intimamente ligado à posse da terra, e a concentração fundiária 

opera como um mecanismo de exclusão não só econômica, mas também política e simbólica. 

“É como se ela se visse ameaçada por qualquer pessoa que, eh, tirasse ali aquele poder dela 

sobre a terra...ou sobre o... O poder, né, geral da cidade”, denuncia. 

Esse testemunho é crucial para se compreender como a desigualdade fundiária no Brasil 

não se limita à ausência de políticas públicas, mas é sustentada por estruturas históricas de poder 

que operam ativamente para manter seus privilégios. A fala de Maria Aparecida aponta para a 

urgência de políticas de democratização do acesso à terra que não apenas reconheçam os 

direitos territoriais de populações negras, indígenas e camponesas, mas que também enfrentem 

as estruturas simbólicas e políticas que sustentam o racismo fundiário no país. 

O dinheiro tá mudando de mãos não pra mão dos.. dos negros de pessoas.(...) 

Por exemplo, dinheiro para eles, para quem é do poder da elite, das casas dos 

centros, das casas que você vê, os casarios mesmo, né, que tinha muito 

dinheiro, muitos escravos, né, eles vê o dinheiro deles hoje passando para 

mão de pessoas que eram colonos, descendentes de colonos, para eles 

significa que esse dinheiro vai chegar também mais fácil na mão dos negros, 

porque tá um passo, tá um passo. Então eles tentam também de certa forma 

excluir um pouco que sempre quando alguém que não é dessas famílias 

principais ganha um prêmio, tem uma empresa e sobe na vida, é alvo de 

crítica também. É como se aquela pessoa não merecesse estar naquele lugar. 

É como se o lugar tivesse continuar sendo uma fazenda. Tudo gira em ser uma 

fazenda. Tudo gira em ser o... O poder parece que tem que tá ainda sendo 

uma fazenda. Eh, o poder tem que tá em quem, né? E que eles... eles acham 

que as pessoas têm que obedecer, né? E a partir do momento que vem alguém 

com ideias novas, que acha que as coisas têm que ser partilhadas, é um pouco 

ele se sente como uma ameaça. É o que é muito complexo, né? Eh, numa visão 

assim, política assim. (Maria) 

 

Maria descreve aqui, um mecanismo de reprodução de poder típico de sociedades com 

forte herança latifundiária: a elite histórica, composta pelas “famílias do centro” que 

concentravam terras e escravizados, que percebe como ameaça qualquer deslocamento do 

capital para fora de seu círculo. Quando prêmios, financiamentos ou lucros passam às mãos de 

descendentes de colonos, essa elite antevê um passo adicional: que, em seguida, o dinheiro se 

aproxime das famílias negras antes confinadas ao trabalho servil. Nessa lógica, o território ainda 

funciona como metáfora de fazenda: a cidade deve permanecer sob o mesmo regime hierárquico 

que organizava a casa‑grande, e quem ascende economicamente fora desse esquema (que 

sobretudo defende práticas distributivas, a negociação “ganha-perde”) é alvo de deslegitimação. 

A crítica revela como racismo fundiário, classismo e patriarcalismo convergem para 

bloquear mobilidade social e preservar a propriedade (material e simbólica) nas mesmas mãos. 

Assim, qualquer inovação que coloque em debate a partilha de recursos ou o pluralismo de 



152 
 

vozes é interpretada como “ameaça” ao que Maria chama de “poder‑fazenda”, uma lógica de 

mando que, embora travestida de modernidade, continua exigindo obediência e naturalizando 

a exclusão de negros e pobres dos espaços decisórios e da acumulação de riqueza. 

Dentro desta lógica, relaciono com Bourdieu (1989), que apresenta a questão dos 

sistemas simbólicos descritos que traz essa compreensão da dinâmica de como o racismo 

fundiário se mantém entre pessoas negras do campo.  

Os sistemas simbólicos são instrumentos estruturados e estruturantes de 

comunicação e de conhecimento que cumprem a sua função política de 

instrumentos de imposição ou de legitimação da dominação, que contribuem 

para assegurar a dominação de uma classe sobre outra (violência simbólica) 

dando o reforço da sua própria força às relações de força que as fundamentam 

contribuindo assim para a submissão inconsciente dos dominados. 

(BOURDIEU, 1989, p.11). 

 

Quando ele afirma que esses sistemas legitimam a dominação e produzem submissão 

inconsciente, vemos isso refletido na naturalização de que famílias negras devem permanecer 

como meeiras, agregadas ou dependentes de favores dos proprietários brancos. Esse conjunto 

de crenças e práticas, que parecem um tanto “naturais”, só reforça a ideia de que apenas certos 

grupos têm direito à terra, enquanto outros devem aceitar posições inferiores. Assim, a violência 

simbólica sustenta a exclusão territorial, pois atua justamente para que a desigualdade na posse 

de terras de maneira normalizada e até “justa”. Assim, o racismo fundiário não se manifesta 

apenas na estrutura material da distribuição da terra, mas também na dimensão simbólica que 

impede que pessoas negras sejam reconhecidas ou se reconheçam como sujeitas legítimas de 

direito ao território. 

Além disso, há um mecanismo estrutural de exclusão econômica profundamente 

enraizado nas relações agrárias brasileiras, como o sistema de crédito rural que consiste em uma 

condição essencial para qualquer iniciativa produtiva que não é igualmente acessível a todos, 

apresentados na fala de Maria e de Mariana. Apesar das políticas públicas voltadas à agricultura 

familiar, como o PRONAF, o acesso ao financiamento depende de critérios que favorecem 

quem já detém capital, terra ou prestígio social — o que, historicamente, exclui famílias negras 

e pobres. 

E o próprio sistema ele impede a pessoa negra, o próprio sistema. Porque 

você diz, você diz tanto da agricultura quanto também (...) é o acesso a 

crédito, né, principalmente do Banco do Brasil. Eh, quando você vai procurar 

crédito, você precisa de fiadores. Pessoa, quem vai ser fiador de pessoas 

negras? Se essas pessoas negras sempre foram funcionárias, teria que ter uma 

associação, né? É porque ser fiador de pessoas negras ou fiador de pessoas 

brancas que vem de geração de pobreza, ninguém quer. Porque a fiança, no 

caso, não em não é nem a confiança que a gente vê, é uma troca de favores. 



153 
 

E essa troca de favores, ela não vai chegar a ter pessoas que eles não querem 

que chegue, tenha poder. Então, tanto para nós quanto para um branco lá, 

por exemplo, que é funcionário da fazenda da Água Limpa, uma daquelas 30, 

40 casas que moram lá, quando a gente chega para buscar o crédito rural, a 

gente já não tem a até a pessoa que vai avaliar, ela já não nos olha com o 

olho de como ela olha para outra pessoa que ela acha, entre aspas, que aquela 

pessoa merece. Então é isso é uma coisa assim, até já conversei isso com 

pessoas brancas desse bairro da Água Limpa, que são funcionárias, aí se 

tornaram meeiras, mas tinham vontade de arrendar um pedaço de terra e 

conseguir um crédito. Para elas também é dificuldade de chegar até os meios. 

(...) (Maria) 

 

Mariana destaca que não há negros com terras próprias, com cafezais ou bananeiras em 

nome próprio: “É, então, igual tava falando para você, eu que, eh, não tem, que eu saiba, não 

tem assim um uma pessoa… eh… negra que tem cafezal por conta própria ou seja um bananal 

ou um pedaço de terra. Não existe não.” Esta é uma constatação que evidencia a impossibilidade 

histórica de acumulação patrimonial pela população negra no campo, mesmo após gerações de 

trabalho na mesma terra. A ausência de posse formal e o status de meeiro perpetuam um regime 

de dependência e subalternidade. 

Aí arrendar até não, mas se você arrenda terra, você precisa depois ter um 

financiamento, porque você vê aqui pessoas que são de elite, mesmo tendo 

fazenda, conseguindo grandes financiamentos, sem nem mesmo precisar e 

nem uso para aquilo que ela pede. Por exemplo, ela chegou lá com seu 

sobrenome, Banco do Brasil, qualquer banco vai financiando. Eh, o próprio 

estado, ele protege essas pessoas. Ele protege. É como se protegesse o 

dinheiro para não chegar na mão dos funcionários de pessoas que eles 

querem como funcionário em casa. A exigência de fiadores é um obstáculo 

central: quem sempre viveu como meeiro ou empregado rural, sem 

patrimônio registrado, sem vínculos com elites locais ou sem acesso a redes 

de favor, dificilmente encontra alguém disposto a garantir seu empréstimo. O 

racismo estrutural atua aqui não apenas na negativa explícita, mas também 

no olhar enviesado de técnicos e avaliadores, que definem quem "merece" 

apoio. (Maria) 

 

O que se observa, portanto, é a continuidade de um sistema de privilégios baseado no 

sobrenome, na cor da pele e na origem familiar. Como afirma Maria, o Estado protege os 

detentores históricos do poder, assegurando que recursos públicos e privados não cheguem aos 

que, para esse sistema, devem permanecer como funcionários e não como proprietários. Esse é 

o cerne do racismo fundiário: a negação sistemática do direito à terra e à autonomia econômica 

de pessoas negras, mesmo após o fim formal da escravidão. 

 

 

 



154 
 

4.4 Silêncios, Medo, Corpos e Subordinação: a invisibilidade dos negros nas relações 

fundiárias  

 

Coloco esse trecho da entrevista, um momento reflexivo, pois ele escancara uma das 

feridas mais profundas do racismo estrutural no campo brasileiro: o impacto psicológico e 

coletivo da subordinação histórica e a forma como ela continua moldando os comportamentos 

e percepções de pertencimento de pessoas negras em relação à terra. 

 

É.E isso... e... e... também vem daí vem também enfraquecimento de pessoas 

de pessoas pretas, pessoas negras, né? Muito mais. Porque as pessoas pretas 

cada vez eh já vem de uma fragilidade muito grande. E essa fragilidade ela 

impede muita coisa. Por exemplo, é o caso desse rapaz que conseguiu a terra. 

No momento que ele foi chamar pessoas negras para irem depor e depor a 

favor dele e também conseguir o seu pedaço de chão, essas pessoas pretas, 

negras preferiam ficar do lado do patrão porque já vem naquela coisa de: 

insubordinação, né? É como se ela já viesse naquela fragilidade. Elas têm 

dificuldade de se autoafirmar e dizer eu sim é obedecer. Na maioria das vezes 

o negro ele tem que aprender a ficar quietinho, né? (Maria). 

 

Considero esta fala bem forte e o sentimento de impossibilidade de querer sair da zona 

de conforto e avançar e, no entanto, o impedimento são os próprios oprimidos, que possuem a 

dificuldade de se autoafirmarem ou de compreender a sua situação de serem apagados ou 

mesmo, silenciados por esta estrutura sistêmica enraizada na hegemonia. 

Maria Aparecida da Silva identifica um fenômeno central, o enfraquecimento subjetivo 

causado pela escravidão e suas continuidades, o que Fanon (2008) já apontava como o trauma 

colonial internalizado que compromete a capacidade de ação política autônoma. Quando uma 

liderança negra surge e propõe romper com a lógica da obediência, como no caso do rapaz que 

conquistou a posse da terra e sonhou com um quilombo, os demais moradores negros não se 

juntam à luta, não por desinteresse, mas por medo, por fragilidade construída historicamente, 

por uma estrutura que ensinou, geração após geração, que o lugar da pessoa negra é o da 

submissão, como este pensamento: “Aos olhos do branco o negro não tem resistência 

ontológica” (Fanon, 2008, p. 104). Agora, imagine quando este pensamento parte dos próprios 

negros? E eles não tem culpa, só se acostumaram com este sistema hegemônico e racista. 

 

E assim, e isso como veio passando de geração em geração, muitas pessoas 

acostumaram com isso e trouxeram isso para si. Acostumam. Então, quando 

alguém fala para ele, levanta a bandeira e fala: "Vamos para a revolução". 

Em vez ele do lado de alguém que tá querendo revolucionar, ele vai do lado 

do opressor mesmo, né? (Maria). 

 



155 
 

Esse medo da “insubordinação” é herança direta do poder disciplinador do latifúndio, 

que transformava qualquer tentativa de liberdade ou organização coletiva em ameaça punida 

com expulsão ou invisibilidade. A consequência é o isolamento dos sujeitos negros que tentam 

acessar direitos, como a terra, mesmo quando a lei ou os marcos jurídicos (como o direito 

quilombola) estão a seu favor. 

 

É, foi o que aconteceu nesse lado, nesse caso da fazenda Boa Vista, né? O 

rapaz conseguiu a terra, mas as pessoas que estavam ali, o filho daquelas 

outras pessoas pretas, ele falou, ele falou assim: "Eu, quando eu ganhei a 

terra, eu, eu me vi aqui, eu enxerguei aqui um quilombo, porque os outros 

moradores da terceira geração eram quase todos negros pardos, mas elas 

não quiseram ir comigo pra luta e elas preferiam depor contra mim”, né? 

(Maria). 

 

A experiência descrita por Maria também revela o papel do medo na desmobilização 

coletiva. Ao escolher depor a favor do patrão e contra o vizinho negro que tenta legalizar sua 

posse, os moradores revelam o quanto a dependência econômica e simbólica ainda os prende 

ao antigo senhorio, mesmo sem correntes visíveis. 

Essa é a face mais cruel do racismo fundiário: ele não apenas nega o acesso à terra, mas 

também destrói os vínculos de solidariedade, impede a organização coletiva e mina a construção 

de identidade e pertencimento. O sujeito negro que ousa se insurgir é visto como fora de lugar, 

até mesmo por seus pares — exatamente como o sistema quer. 

Como Mariana sintetiza, “isso é ser escravo”: não no corpo apenas, mas também no 

hábito de obedecer, no medo de desejar, na desistência de lutar. 

Além dessas falas, posso citar o depoimento de Carlos José da Silva, que oferece uma 

reflexão profunda sobre a permanência de estruturas herdadas da escravidão que ainda 

organizam a vida social e econômica de muitos negros nas áreas rurais do Brasil. Ao relatar a 

trajetória de sua família e de amigos que continuam trabalhando em fazendas, ele evidencia 

como os vínculos com a terra dos fazendeiros permanecem, muitas vezes, não por escolha, mas 

por ausência de alternativas materiais, educacionais e de reconhecimento social. A fala revela 

o que Lélia Gonzalez identificava como um “racismo à brasileira”, que se manifesta de forma 

camuflada, mas estrutural, naturalizando desigualdades e a subalternização dos corpos negros. 

“O racismo latino-americano é suficientemente sofisticado para manter negros e índios na 

condição de segmentos subordinados no interior das classes mais exploradas, graças à sua forma 

ideológica mais eficaz: a ideologia do branqueamento.” (Gonzalez, 2020, p. 131, Gonzalez, 

2020, p. 42). 

 



156 
 

Agora o meu pai, os irmãos deles chegou que o meu avô morava em fazenda, 

até antes de comprar o terrenos aqui onde a gente mora hoje. Aí depois disso 

eu vim trabalhar no motorista, mas os meus amigos, tem amigos que até hoje 

trabalham em fazenda, ainda não conseguiram tipo sair desse vínculo ainda, 

né? até mesmo por, não sei se foi por condições ou por falta de estudo que 

não conseguiu sair desse caminho. E até hoje eles continuam seguindo meus 

pais falecendo, os irmãos falecendo, eles continuam seguindo esse caminho 

de trabalhar para fazendeiro. (...) E eu... Eu observo bastante isso, eu tenho 

converso bastante com eles e eu vejo que são as mesmas famílias. (Carlos) 

 

Carlos observa que a lógica da servidão — o “costume de servir” — ainda está 

profundamente enraizada em determinadas mentalidades e práticas. A ideia de que o negro 

serve melhor ao branco do que ao próprio negro aponta para uma violência simbólica 

internalizada, onde o colonizado reproduz valores do colonizador: “É isso. Eu percebo isso. Ele 

não faz para você igual ele vai fazer para um branco. Tipo, ele não se faz, mas eu trabalhar com 

negro. Ah, ele vai, mas ele não faz um bom serviço.” (Carlos). Essa percepção, embora 

dolorosa, é essencial para compreender como se perpetuam hierarquias raciais no mundo do 

trabalho rural. Beatriz Nascimento (1982) já advertia que, mesmo após o fim legal da 

escravidão, o controle sobre os corpos e os destinos negros continuou sendo exercido por meio 

de mecanismos sociais, culturais e econômicos. 

Gonzalez e Carneiro, resgatadas por Gomes (2017), denunciam como o racismo no 

Brasil se manifesta de forma “cordial” e “silenciosa”, mas profundamente estruturante. Carlos, 

ao afirmar que negros tendem a servir melhor ao branco do que ao negro, evidencia essa 

interiorização do racismo que Gomes e Gonzalez apontam como um dos grandes desafios da 

luta por emancipação. Trata-se de uma herança da domesticação colonial, que ainda molda o 

imaginário e as relações sociais nos espaços rurais. Como disse Maria Aparecida, “Eu acho que 

é o costume da servidão, né?” e confirmado por Carlos “servidão”, ou seja, um costume 

socialmente aprendido e culturalmente reforçado. 

A repetição geracional da condição de trabalhador em fazendas, majoritariamente entre 

famílias negras, é um exemplo claro do que Quijano (2005) denominou colonialidade do poder. 

Segundo o autor, a modernidade ocidental se edificou sobre uma matriz de dominação que 

articula raça, trabalho, gênero e território, mantendo os corpos negros em posições de 

subalternidade. No caso das famílias negras do campo, a exclusão histórica do acesso à terra e 

à educação formal atua como um mecanismo que perpetua a servidão moderna, ainda que 

travestida de relações de trabalho assalariado ou de parceria informal. 

 



157 
 

Os pais falecem, os filhos continuam. Aqui mesmo perto da gente tem um 

vizinho nosso, né, que o pai dele aposentou e o pro pai aí continua na fazenda. 

Aí vai tipo vai seguindo aquela... Aquela norma, né, que vinha de antigamente 

seguindo aquela... Aquela rotina. Aí eu... Eu vejo que isso tipo que impede os 

negros de ter alguma coisa assim própria, de ter uma casa, de... De se libertar 

dessa, tipo, meio que escravidão assim, né? Você não, você não tem liberdade. 

E se você trabalhar para fazendeiro, ah, você é só aquilo mesmo, você não 

muda, você não cresce, talvez você não tem a oportunidade de estudar, de 

desenvolver como pessoa. Aí você vai ficar só naquilo e praticamente se se 

você casar e continuar morando na fazenda, os próprios filhos também vai 

seguir aquele mesmo caminho. E pros brancos, não. branco, um você tem um 

apoio maior. Eu vejo que os meus os meus amigos mesmo, os brancos, eles 

conseguem, tipo assim, desenvolver mais, porque ele tem um apoio maior. O 

negro assim, pela minha visão, ele não tem apoio. Talvez assim do próprio 

negro, porque o negro às vezes sem ele talvez não tá na mente dele, mas ele 

ele prefere ajudar o branco do que o negro. Tipo, se você chamar um negro 

para trabalhar, por exemplo, ele vai trabalhar para você, mas ele não vai 

desenvolver um bom serviço conforme ele for fazer para um branco. (Maria). 

 

Maria complementa com sensibilidade ao apontar que o que se observa é o legado da 

servidão. Neste contexto, durante o diálogo, me utilizei da palavra “domesticado” para 

complementação, uma vez que esta, ressoa com a crítica de Augel (1997) à “ação civilizatória, 

“cultura não pautada nos moldes da cultura dominante” (Augel, 1997, p. 183) que visava moldar 

os negros segundo padrões europeus hegemônicos, apagando sua ancestralidade e autonomia 

dentro da lógica dominante “numa sociedade norteada pela ideologia do branqueamento e ainda 

deformada por resquícios da mentalidade colonialista e dominadora” (Augel, 1997, p. 183). A 

superação dessa lógica passa pela valorização da memória coletiva, da identidade étnico-racial 

e do acesso ao direito à terra como forma de reparação histórica. 

E tipo, ele ele costumou servir. Ele fala: "Eu vou servir, ele, ele fica feliz em 

servir. aí se você vai com uma proposta tem que ser diferente. Ele não aceita. 

Ele não aceita mudança, ele prefere seguir aquele caminho e acha que aquilo 

é o certo. É como antigamente já fazendeiro falava, ó, vai assim, você vai 

ficar, vai seguir só aquele caminho. Hoje não. A pessoa, pessoa estuda, tem 

uma oportunidade, você vê que os caminhos vão se abrindo através do estudo. 

Aqueles que não estudam, não tem oportunidade, ele segue aquele caminho 

(o da servidão). Agora, uma pessoa assim, tipo você, a minha irmã que estuda, 

você já vê de uma outra maneira, fal tem possibilidade, mas você tem que 

abdicar de algumas coisas, ouvir mais, aceitar mais o que o outro fala, senão 

você vai seguir aquele próprio caminho mesmo. Eu vejo dessa maneira. 

(Carlos). 

 

A fala de Carlos também denuncia uma ausência de apoio social às famílias negras, o 

que contrasta com os mecanismos de proteção que ele observa entre as famílias brancas. Isso 

revela não apenas uma desigualdade de oportunidades, mas um bloqueio simbólico e político 

que dificulta a ascensão social dos trabalhadores rurais negros. O racismo fundiário, como 

conceituado por Luciana Brito (2021) e outros estudiosos contemporâneos, se revela não só na 



158 
 

negação da terra, mas na reprodução de um lugar social subalterno que parece destinado a nunca 

ser superado, a menos que haja uma ruptura profunda, baseada em políticas públicas, educação 

emancipadora e no reconhecimento da dignidade das trajetórias negras no campo.  

 

Tenho pensado e lido sobre isso: como o cativeiro no Brasil nos (des)educou 

a respeito do que desperta nossa indignação e revolta. Quais corpos o povo 

brasileiro médio se acostumou a ver em padecimento? Como o passado 

escravista orienta o nosso presente? Acredito, sobretudo depois de 2020, que 

as pesquisas produzidas no campo da história social da escravidão podem 

ajudar bastante a entender essas questões. (Brito, 2021, p. 130) 

 

A constatação de que muitos trabalhadores “se acostumaram a servir” e se sentem 

confortáveis na manutenção da subordinação está diretamente relacionada à ideia de 

colonialidade do poder, proposta por Quijano (2005). Segundo o autor, a dominação colonial 

criou uma estrutura de hierarquias raciais que perdura até hoje, mesmo após a independência 

formal dos países colonizados. A raça foi utilizada como critério para classificar as populações 

e determinar seus lugares sociais, sendo os corpos negros historicamente posicionados como 

inferiores, destinados ao trabalho servil. Essa lógica ainda se expressa no modo como os 

trabalhadores negros percebem e naturalizam a própria posição subalterna. 

Quando Carlos menciona que alguns trabalhadores negros não aceitam propostas 

diferentes, mesmo quando há possibilidades de mudança, ele está descrevendo um processo de 

naturalização da desigualdade, que Gomes, a partir do pensamento de Lélia Gonzalez, interpreta 

como um resultado do racismo estrutural e internalizado. O trabalhador rural negro, em muitos 

casos, não apenas sofre a opressão, mas acaba por internalizá-la como “normal”, como um 

destino social esperado. Essa percepção é um dos principais desafios da luta antirracista: romper 

com a lógica que ensina os negros a se conformarem com a servidão, como se essa fosse a única 

possibilidade viável. 

Hasenbalg (1979), ao analisar as desigualdades raciais no Brasil, afirma que a 

mobilidade social da população negra é sistematicamente bloqueada por barreiras sociais, 

econômicas e simbólicas. A fala de Carlos José reflete isso ao afirmar que, para quem estuda, 

os caminhos se abrem — mas, para quem não estuda, o destino parece ser o mesmo de seus 

pais. A educação aparece como um possível fator de ruptura, mas também como um privilégio 

inacessível para muitos, o que reforça a reprodução da desigualdade. 

Além disso, a prática das terras “a meia”, em que o trabalhador cultiva a terra de 

terceiros e divide parte da produção com o proprietário, é descrita por Valéria Navarro (2010) 

como uma forma contemporânea de dependência econômica camuflada de parceria. Esse tipo 



159 
 

de arranjo, aparentemente vantajoso, na verdade mantém o trabalhador preso à terra do outro, 

sem garantia de segurança jurídica, sem patrimônio acumulado e com baixa margem de 

autonomia. A permanência dos trabalhadores nas fazendas não se dá, portanto, por escolha 

livre, mas por falta de alternativas e por uma estrutura de poder que ainda favorece a reprodução 

da dependência. 

Esse relato, portanto, não é apenas uma memória pessoal. É um documento social que 

expõe as continuidades coloniais ainda vivas nas relações de trabalho e nas formas de 

pertencimento ao território. Ao fazer estas vozes serem ouvidas por meio da escuta dessas 

experiências, a pesquisa contribui para o rompimento do silêncio histórico e para o 

fortalecimento das lutas por justiça social e territorial. 

Os relatos de Maria, Mariana e Carlos revelam camadas profundas da exclusão vivida 

por populações negras no campo mineiro, especialmente aquelas que ainda residem ou 

descendem de famílias que viveram em antigas fazendas da região de Cristina. A recusa em 

falar sobre as próprias condições de vida e de trabalho, segundo Maria, é resultado de um medo 

estruturado historicamente: falar “demais” pode custar o pouco que se tem. né? “Tem. E eles 

não gostam muito de falar sobre o assunto. Quem mora em fazenda não gosta de falar não, eles 

não falam.” (Maria). A terra, portanto, nesses contextos, não é posse, é concessão temporária, 

marcada pela vigilância social e pela sujeição racial. 

 

Porque a gente fala é porque a gente não tá na pele também, né, Mariana? 

Porque a gente não mora em fazenda, não mora em terra de outra pessoa e a 

gente não sabe. É que talvez essas pessoas elas têm medo de falar algo e 

aquilo que tá e, e, é aquele pouco que tá ali na sair da mão dela, né? que às 

vezes ela tá ali, tá tranquilo naquele local sofrendo e morando e então ela tem 

medo de falar para as pessoas. (Maria). 

 

Segundo Maria Aparecida, muitas dessas pessoas evitam falar sobre suas condições de 

vida ou sobre as relações de poder nas quais estão inseridas. Tal silêncio, segundo ela, é 

motivado pelo medo de perder o pouco que possuem: um espaço precário, mas ainda assim 

percebido como garantia de sobrevivência. Essa autocensura decorre de um contexto histórico 

de dependência e subalternidade, no qual a terra nunca lhes pertenceu e a obediência foi 

socialmente imposta como condição de permanência. 

A diferença entre quem vive “em terra dos outros” e quem possui, ainda que 

minimamente, um pedaço de chão próprio, marca uma clivagem de poder e liberdade. “Então 

é, a gente não tá dependendo da fazenda” Mariana destaca que, por não depender diretamente 

das fazendas, ela e Maria se sentem mais à vontade para falar sobre a realidade do campo e suas 



160 
 

desigualdades “(...) porque só que a gente, eu também não sei como eh... que se dá isso, porque 

a gente fala livremente, porque a gente, né... Pelo menos o pedacinho que a gente mora é da 

gente, então sempre foi.”. Essa distinção territorial não é apenas material, mas também 

simbólica e política: possuir terra é, nesse contexto, uma forma de ruptura com a lógica da 

obediência herdada da escravidão e perpetuada pelas relações de meeiro e agregado.  

 

porque eu mesmo já quando eu nasci aqui e o meu vô comprou aqui, meu pai 

chegou morar em fazenda, mas meu vô comprou aqui, acho que ele deve fazer 

só 60 e poucos anos. (...) Então, o meu avô comprou aqui esse pedaço na 

colônia, já vai fazer uns 60 e poucos anos que ele, ele teve a oportunidade de 

comprar. (...) Então, eh, foi uma coisa, eu já nasci já assim, então eu não 

tenho essa, esse olhar de quem morou na fazenda. Já trabalhei nas fazendas 

muito, né? muito de ir trabalhar, mas tipo, saí da minha casa e ia lá trabalhar. 

Mas eu não sei, mas eu não sei, eu não sei o que é morar lá de saber alguém 

de mudar, né, de casa eu nunca mudei, essas coisas, né? Eu não sei o que 

como é se dá esse processo, porque as pessoas têm tanto medo. É, não é assim, 

não é meu lugar de fala nesse nesse, nesse, né, por né, porque eles têm tanto 

medo, mas ninguém fala muito. (Maria) 

 

No depoimento de Maria, evidencia-se uma diferença significativa na experiência de 

vida entre pessoas negras que residem em propriedades próprias e aquelas que vivem sob a 

tutela das antigas fazendas “as gerações, né, foram criados desse jeito, né?” (Maria). Ela relata 

que seu avô adquiriu um terreno no bairro da Colônia há mais de 60 anos, o que garantiu à sua 

família certa estabilidade territorial e autonomia. Assim, Maria afirma ter nascido e crescido 

em terra própria, o que a distancia de uma vivência marcada pela submissão direta à autoridade 

dos fazendeiros. Embora tenha trabalhado em fazendas, ela destaca que sempre o fez saindo de 

sua casa, em condição de prestadora de serviço, e não como moradora da propriedade alheia. 

Esta situação mencionada contrasta com o silêncio predominante entre aqueles que 

ainda vivem nas terras das fazendas. Ela reconhece que não tem “esse olhar de quem morou na 

fazenda”, e, por isso, afirma que “não é o seu lugar de fala” comentar com propriedade sobre o 

medo que essas pessoas sentem. No entanto, observa que o silêncio e a evasão são comuns entre 

os moradores das fazendas, sugerindo que o medo de perder o pouco que possuem — mesmo 

sob condições precárias — os leva a evitar conflitos ou denúncias. 

Isso, me fez refletir sobre os efeitos psíquicos e sociais da dependência histórica imposta 

às populações negras rurais. Como destacam autoras como Lélia Gonzalez (1988) e Beatriz 

Nascimento (2006), o apagamento da voz negra e a perpetuação do medo estão profundamente 

enraizados nas estruturas coloniais que sobrevivem no Brasil contemporâneo. O receio de “falar 



161 
 

demais” ou de “provocar o dono” é resquício direto de uma lógica escravocrata que se perpetua 

por meio da desigualdade fundiária e da ausência de garantias institucionais reais. 

Maria, ao reconhecer seu distanciamento dessa realidade e ao mesmo tempo afirmar sua 

trajetória de liberdade relativa, dá testemunho do quanto a posse da terra pode impactar não 

apenas as condições materiais de existência, mas também o grau de liberdade subjetiva e 

política das populações negras do campo. 

Observo aqui, que a fala tanto de Mariana, quanto o de Maria torna evidente como o 

acesso à terra, mesmo quando limitado, pode representar uma ruptura simbólica com a lógica 

colonial. A relação entre território e autonomia é de extrema importância para o 

desenvolvimento social e econômico de uma sociedade “Com a regularização fundiária, a 

agricultura familiar brasileira ganha autonomia e liberdade para escolher o modelo de 

desenvolvimento mais adequado à preservação da vida” (CONAFER, 2023, s.p.). O direito à 

terra é condição para o pleno exercício da cidadania negra, pois representa a base para a 

reconstrução de uma identidade histórica que foi sistematicamente apagada. 

Dentro deste contexto, ressalta-se a fala de um tópico anterior, que ao percorrer a zona 

rural do município, Maria aponta que cerca de 80% dos agricultores familiares ainda descendem 

de imigrantes europeus (portugueses, alemães e italianos), com raríssimas ocorrências de 

miscigenação com indígenas, negros ou espanhóis. Os bairros rurais mencionados — como 

Colônia, Beleza, Sertãozinho, Graminha, entre outros — se configuraram historicamente como 

áreas de exclusão para a população negra, especialmente após a Primeira Guerra Mundial, 

quando parte das terras foi vendida por fazendeiros ao governo, que as destinou a imigrantes. 

Nesse processo, os negros foram sistematicamente expulsos desses espaços e empurrados para 

as periferias urbanas. 

Por outro lado, ainda subsistem grandes fazendas cujos proprietários são descendentes 

diretos dos senhores do período imperial. Nesses locais, como nas fazendas Sete de Abril, da 

Pedra (1 a 4), Boa Vista, do Angola e Água Limpa (1 a 4), vive parte significativa da população 

rural negra de Cristina. Muitos destes são oriundos dessas propriedades ou de municípios 

vizinhos, como Carmo de Minas e Maria da Fé.  

A manutenção de uma população negra servil foi sustentada por mecanismos como o 

incentivo ao casamento entre negros, com o objetivo de garantir mão de obra barata e 

subordinada. As próprias patroas, conforme relatado, orientavam as empregadas a evitarem 

relações com filhos de imigrantes, pois isso quebraria a hierarquia racial funcional que se 

consolidou mesmo após o fim formal da escravidão. Mulheres negras que se casavam com 



162 
 

homens brancos perdiam seus empregos nas cozinhas das casas-grandes e eram forçadas a 

trabalhar nas lavouras, evidenciando o controle social e sexual sobre os corpos negros. 

A permanência dessas estruturas raciais evidencia como o racismo fundiário, conforme 

discutido por Hasenbalg (2005) e Gomes (2009), não se resume à negação do direito à terra, 

mas se manifesta também nas formas de invisibilização, silenciamento e disciplinamento dos 

corpos negros no campo. Trata-se de um sistema em que a negação da posse da terra é 

acompanhada pela negação do direito à voz, à memória e à insurgência. 

Tal silêncio é uma herança da ordem escravocrata que se prolonga na estrutura agrária 

brasileira. Como observa Beatriz Nascimento, o quilombo é antes de tudo um projeto de 

autonomia diante do poder colonial e escravista, e não apenas uma configuração territorial. 

Nesse sentido, a dificuldade de autoafirmação e de articulação coletiva de pessoas negras no 

campo está profundamente ligada ao esvaziamento da memória de resistência negra, substituída 

por uma pedagogia da obediência, da dependência e do medo, como também indicava Lélia 

Gonzalez ao discutir o racismo como uma prática cotidiana que estrutura as subjetividades 

negras a partir da dominação. 

Esses depoimentos ilustram com nitidez o que Gonzalez chamou de “racismo por 

denegação”, no qual o sujeito negro é silenciado e disciplinado socialmente para não romper 

com os lugares que lhe foram historicamente impostos. A terra não é apenas uma questão 

econômica; é, nesse contexto, também um campo de disputa simbólica, onde o pertencimento 

e a identidade negra são negados. Portanto, a fala de Maria Aparecida sintetiza uma realidade 

ainda pouco visibilizada: o racismo fundiário é operado não apenas por meio da negação do 

direito à terra, mas também pela perpetuação de lógicas de subordinação que atravessam os 

corpos, as falas e as memórias das pessoas negras. O silenciamento não é ausência de narrativa, 

mas efeito de uma violência histórica que ainda estrutura o presente. 

 

4.5 Deslocamentos forçados, terra herdada, transformações territoriais e ruptura de laços 

comunitários no bairro Colônia (Cristina-MG) 

 

Durante a entrevista, analisei o depoimento de Maria, que revela os caminhos 

complexos e muitas vezes apagados da trajetória fundiária e social das famílias negras no 

município de Cristina, especialmente no bairro da Colônia. Ela relata como antigas famílias 

negras foram, aos poucos, deslocadas do território, em muitos casos vendendo suas terras em 

circunstâncias pouco esclarecidas, o que culminou no êxodo dessas famílias para as periferias 



163 
 

de cidades maiores, como São José dos Campos e a própria Cristina. Esse processo de 

deslocamento forçado ou induzido, ainda que não diretamente nomeado, denunciam como um 

contínuo ciclo de expropriação do povo negro — do cativeiro à marginalidade urbana. 

Esta situação de êxodo rural é confirmada por Carlos que chama atenção para a 

permanência de barreiras estruturais que limitam o progresso da população negra mesmo nos 

espaços urbanos. Ele observa que, apesar da proximidade com oportunidades como a educação 

e a qualificação profissional, os negros continuam ocupando majoritariamente funções 

subalternas e de baixa remuneração, como serviços domésticos, limpeza e cozinha. Segundo 

ele, é raro encontrar pessoas negras em posições de visibilidade ou de comando, como em lojas 

ou restaurantes no centro da cidade — onde predomina uma presença branca —, enquanto os 

negros aparecem, quando muito, nos bastidores, em funções operacionais, algo que também 

observo em Cristina, principalmente no centro da cidade. 

É só que aqueles na cidade também eles não conseguem progredir. Você vê 

que você não vê o negro trabalhando numa loja, você vê ele lá, tipo lavando, 

passando, tipo servindo, continua servindo na cidade. Aí ele tem a 

oportunidade porque tá lá na cidade de estudar, desenvolver, qualificar, mas 

ele continua lá sendo empregado e ganhando o salário-mínimo mesmo na 

cidade. Aqui você não vê o negro assim, tipo numa loja, num restaurante 

assim, ele lá no caixa, você vê ele na cozinha, exemplo restaurante lá, você 

vai ver o negro, vai ter, mas lá no fundo tem o negro, mas lá no caixa, na na 

administração, cadê? Cadê? você aqui não tem isso. (Carlos) 

 

Dentro dessa ótica, eu reflito sobre a questão “onde estão os outros?”, pergunta que 

frequentemente, nós negros, nesta relação dentro do racismo estrutural percebemos a ausência 

dos nossos pares, de pessoas que se assemelham a nós, que ecoa a indagação de Carlos “Cadê?” 

e nesse momento sinto a dor expressa em palavras “exemplo restaurante lá, você vai ver o 

negro, vai ter, mas lá no fundo tem o negro, mas lá no caixa, na, na administração, cadê? Cadê? 

você aqui não tem isso.” São tantas camadas expressas nestas falas, que me tocou 

profundamente e me fez lembrar da escritora e ativista Bell Hooks, do livro Olhares Negros: 

“apenas mudando coletivamente o modo como olhamos para nós mesmos e para o mundo é que 

podemos mudar como somos vistos. Neste processo, buscamos criar um mundo onde todos 

possam olhar para a negritude e para as pessoas negras com novos olhares” (hooks, 2019. p.39)  

Portanto, essa percepção expressada por Carlos é reforçada pela observação de que, 

embora a população negra seja numerosa no município de Cristina, sua presença está 

concentrada nas periferias e nas funções de prestação de serviços, como cuidadoras, 

empregadas domésticas ou babás. Ainda, esse quadro expressa a continuidade de uma lógica 

de servidão historicamente enraizada.  



164 
 

E aqui tem bastante negro, mas você vê em todas as casas praticamente lá 

lavando, passando, cuidando de filho, babá. Aí só que a pessoa fala, pega 

aquele dinheiro, ele não tem, ah, não vou estudar, não vou continuar assim. 

Aí é só fica naquilo, quer dizer, continua uma escravidão na que Cristina, sem 

querer ou não, ainda é uma cidade escravagista. Não, aqui não saiu aquilo 

ainda, porque sem querer ou não ainda é gerido por fazendeiros ainda. Ainda 

é não é visível, mas por trás os fazendeiros ainda domina a cidade, não saiu 

do poderio deles ainda. (Carlos). 

 

Ele sugere que, mesmo após o fim formal da escravidão, a cidade preserva estruturas de 

dominação herdadas do passado, sendo ainda comandada, mesmo que de forma não explícita, 

por uma elite agrária que mantém o controle sobre os espaços de poder e decisão local. Cristina, 

nesse sentido, ainda carrega traços de uma ordem social escravocrata, que, embora atualizada, 

continua limitando a ascensão da população negra e reforçando desigualdades históricas. 

 

Aí essa família foi passando, passando. Aí alguns venderam pra cidade 

naquela situação que a gente nem sabe, né, como é que se dava, né, porque 

muitos acabaram nas periferias, né, das grandes cidades, ou de Cristina ou 

de São José dos Campos, né, a família aqui nesse local era foi dado foi dado 

para esses portugueses que entraram em ruína mesmo com a terra, né, e foi 

dada e depois foi pra mão de um dentista que acabou vendendo pro meu avô. 

(...) E tem muitas dinâmicas assim no bairro Colônia, mas família preta, que 

é família preta oriunda daqui só tem uma, porque nem mesmo a nossa é daqui 

que está aqui sempre. Só uma família que é a família do Benedito, que é primo 

do meu pai, que mora na fazenda amarela. Ela tá aqui desde sempre, né, do 

bairro Colônia. É única família. (Maria). 

 

Maria menciona que as terras em questão, mesmo quando caíram em decadência nas 

mãos de colonos portugueses, foram repassadas entre brancos até chegarem, em um segundo 

momento, à sua família, por meio da compra realizada por seu avô. Essa trajetória fundiária 

indica um processo de circulação da propriedade da terra que, mesmo quando acessível a 

famílias negras, se dá de forma residual, posterior à decadência econômica de seus antigos 

donos. A terra, portanto, não lhes é ofertada como direito ou reparação histórica, mas como 

sobra do sistema, uma vez que não mais interessa aos herdeiros brancos, como observa 

Nascimento (2006) ao discutir o lugar subalternizado dos negros nas estruturas de propriedade 

no Brasil. 

No bairro da Colônia, segundo Maria, restou apenas uma família negra originária do 

território — os descendentes de Benedito, primo de seu pai, moradores da chamada Fazenda 

Amarela. Trata-se, portanto, de uma presença quase residual, que evidencia o apagamento da 

ancestralidade negra local. Essa exclusão histórica é acentuada, durante a entrevista pelo 

discurso dominante sobre imigração, que enaltece os fluxos europeus (portugueses, italianos, 

alemães) como fundadores do território rural, desconsiderando os africanos escravizados como 



165 
 

parte da formação social e produtiva da região. O silenciamento dessa presença africana nas 

narrativas locais reforça o que Lélia Gonzalez (1988) caracterizou como “o mito da democracia 

racial”, sustentado pela negação sistemática do protagonismo negro na história nacional. 

Assim, a fala de Maria desvela não apenas uma história pessoal e familiar, mas um 

padrão recorrente de exclusão fundiária e apagamento étnico-racial. Ela expõe a permanência 

de uma estrutura colonial que, mesmo após a abolição formal da escravidão, continuou 

promovendo o esvaziamento territorial negro e a invisibilização de suas raízes no campo 

brasileiro. 

Observei, também, transformações pelas quais o bairro Colônia, em Cristina-MG, vem 

passando nas últimas décadas. De acordo com Maria, esse bairro rural era, até pouco tempo, 

um dos poucos territórios do município onde ainda era possível reconhecer certos traços 

comunitários e identitários marcados por uma organização social baseada na agricultura de 

subsistência, no trabalho familiar e em vínculos históricos entre moradores. 

Mas então é... é... é aqui é mais ou menos esse porque na colônia ainda é um 

dos poucos bairros ainda que tem esse recorte. Outros bairros não dá nem 

para você traçar esse recorte. Agora que tá mudando muito, porque as terras 

estão mudando de mãos, então já não tá mais assim. (...) Até a gente, até a 

gente não entende mais o nosso bairro muitas vezes, porque mudou muito o 

jeito de ser, o jeitinho que a gente tava acostumado, que cada um com seu 

jeitinho. Era um jeito meio de imigrante de colônia, sabe? Aquele jeito de 

ninguém souber nada, ninguém, todo mundo, cada um buscando seu pão, 

cada um no seu pedaço. Era bem aquela coisa que eles falam que tem mais 

no Sul, né? Cada um no seu pedacinho, cada um saía cedo para trabalhar, 

plantava ali, era subsistência. Eu lembro bastante, Mariana também, cada 

um, né, Mariana sair da casa dela, sair daqui tudo, cada um ia trabalhar. 

(Maria). 

 

Ela destaca que a Colônia possuía uma lógica de convivência herdada das primeiras 

levas de imigrantes europeus (portugueses, alemães, italianos), caracterizada por uma divisão 

clara do território entre pequenas propriedades, onde cada família “tinha seu pedaço” e buscava 

garantir o próprio sustento de forma autônoma. Essa dinâmica criava uma rotina rural própria, 

com forte senso de pertencimento, familiaridade entre os vizinhos, e pouca relação com o 

mercado urbano ou com o trabalho assalariado industrial. 

Contudo, essas estruturas vêm se desintegrando. Maria Aparecida narra que, nas últimas 

duas décadas, o bairro passou por um processo acelerado de fracionamento das terras e mudança 

de propriedade. Com o falecimento dos descendentes de imigrantes e a perda de interesse das 

novas gerações em manter o modo de vida tradicional, muitas parcelas de terra estão sendo 

vendidas a pessoas de fora da comunidade – indivíduos com trajetórias urbanas, frequentemente 

sem vínculos com a história local. Como consequência, o “bairro Colônia” perde suas 



166 
 

referências, deixa de ser um espaço marcado por laços familiares e comunitários para se tornar 

um território disperso, onde predomina o anonimato e o individualismo, onde destaco, ser muito 

característico de centros urbanos. 

Essa transformação implica não apenas na alteração do espaço físico, mas também na 

ruptura de práticas culturais e na ruptura de laços e da memória coletiva. Maria aponta que, 

hoje, nem mesmo os moradores históricos reconhecem seu bairro. Os novos habitantes, que 

muitas vezes já viveram em diversas cidades e não possuem vínculos com a história local, 

tampouco demonstram interesse em preservar tradições ou em conhecer a trajetória das famílias 

antigas. 

Além disso, destaca um aspecto importante do passado, diferentemente de outros bairros 

rurais da cidade, a Colônia não apresentava uma configuração de fazenda (com trabalhadores 

subordinados a grandes proprietários), nem era marcada pelas características da periferia 

urbana. Sua singularidade estava justamente em ser um território organizado por pequenos 

produtores com autonomia relativa. Esse modo de vida — que poderia ser considerado um 

exemplo de resistência frente à lógica do latifúndio e da cidade — encontra-se hoje em processo 

de desmonte. 

A fala de Maria Aparecida revela, portanto, como a transformação fundiária e 

demográfica impacta diretamente as formas de pertencimento, identidade e convivência 

comunitária no meio rural. E, ao apontar que os filhos já não se interessam pela história de seus 

pais e que a memória comunitária se desfaz com o tempo, ela denuncia a precarização das 

relações territoriais e o risco de apagamento de experiências sociais profundamente marcadas 

pela ancestralidade, pelo trabalho no campo e pela solidariedade entre vizinhos. 

Se eu conversasse com o... O falecido da Mariana, ele... Ele sabia, por 

exemplo, coisa dos meus avós. Ele... Ele contava para mim. Ele contava. É, é 

normal isso, porque uma família conhecia outra, conhecia porque foi nascido, 

tudo todo mundo convivia e era um tempo que as pessoas conviviam mais. 

Hoje a gente no mesmo no bairro a gente não conhece. Tem gente, eu, tem 

gente aqui na colônia que eu não conheço e era antigamente não, era mais 

aquele estilo mais colônia mesmo, sabe? Cada um no seu pedaço, mas as 

pessoas se transitavam, se visitavam, interagiam tudo compadre, todo mundo 

era compadre. (Maria) 

 

Este testemunho pode ser lido à luz das reflexões de Lélia Gonzalez (1988), que 

problematiza os mecanismos sutis de apagamento das heranças afro-brasileiras e populares nos 

processos de modernização. Também dialoga com Beatriz Nascimento (1985), ao explicitar a 

descontinuidade das territorialidades negras e a consequente dissolução das redes de 

pertencimento. Em ambos os casos, o “progresso” assume o papel de agente desagregador, 



167 
 

removendo os signos de memória e apagando as identidades coletivas construídas ao longo de 

gerações. 

Algo interessante que observei são as trocas de saberes e ancestralidade evidenciada nos 

diálogos apresentados, pontua-se o papel central da memória oral e da convivência comunitária 

como pilares da vida social no bairro Colônia, em Cristina-MG. Maria recorda que, em tempos 

passados, as famílias mantinham vínculos muito mais próximos entre si: uma conhecia a 

história da outra, havia relações de compadrio, trocas de saberes e uma convivência que 

extrapolava os limites da propriedade individual. Como por exemplo, o falecido esposo de 

Mariana conhecia histórias dos avós de Maria: “Se eu conversasse com o... O falecido da 

Mariana, ele... Ele sabia, por exemplo, coisa dos meus avós. Ele... Ele contava para mim. Ele 

contava”. O fato que denota não apenas um conhecimento intergeracional, mas também a 

existência de uma comunidade de memória, onde os acontecimentos individuais eram, de certo 

modo, socializados e guardados coletivamente. 

Esse tipo de relação era possível, como ela afirma, porque "todo mundo convivia", 

mesmo que cada um estivesse "no seu pedaço". O território era dividido entre pequenos 

agricultores, mas havia um fluxo constante de interação: as famílias se visitavam, celebravam 

festas juntas, interagiam com a igreja local (frequentemente representada pela figura do padre), 

e partilhavam valores comuns que reforçavam o senso de pertencimento, como mencionado por 

Mariana: “É, exatamente. Todo mundo era compadre…. (...) Partilhava”. Tal dinâmica é 

descrita por Beatriz Nascimento (1985) como uma característica das comunidades negras 

tradicionais e das formas autônomas de organização popular no Brasil rural, marcadas por 

relações de solidariedade e resistência simbólica à lógica do isolamento imposta pelos 

latifúndios. 

Contudo, Maria lamenta que, no presente, essa forma de convivência praticamente 

desapareceu “A partir do momento que começou a vir outras pessoas diferente, acabou a 

partilha, acabou a confiança, acabou tudo. Então nós estamos vivendo num período mais difícil, 

né? Perdendo uma característica rural mesmo, né?”. Mesmo dentro do próprio bairro, há 

moradores que ela sequer conhece, reflexo da descontinuidade comunitária promovida pelas 

mudanças fundiárias, pela chegada de novos residentes sem vínculos históricos com o local, e 

pelo enfraquecimento dos laços culturais. O bairro Colônia, que outrora apresentava um “jeito 

colônia de ser”, com relações interpessoais densas e práticas agrícolas de subsistência, torna-se 

cada vez mais um território fragmentado, onde a memória social se dilui e as identidades locais 

perdem seu enraizamento. 



168 
 

 

É, aqui não é nem comércio, aqui são outras pessoas que já não tem que não 

tem vínculo, aí a gente não tem confiança, né? que, por exemplo, eh, nós, por 

exemplo, que somos mais antigos aqui, eu não digo, né, tem gente bem mais 

antigo que deve sofrer mais com isso. Por exemplo, diga que todo mundo é 

compadre. Então, por exemplo, o pai do marido da Mariana, ele conhecia 

meu avô. Aí, se meu avô precisasse de uma coisa e ele precisasse também de 

uma coisa, eles eram capazes de conversar e um dar pro outro, sabe? Trocar 

ali. Era uma coisa mais assim. Agora hoje essas coisas não são conversadas 

mais. (Maria) 

 

Essa ruptura das redes de vizinhança e do saber compartilhado compromete não apenas 

a reconstrução histórica das famílias negras e populares do campo, mas também a luta por 

reconhecimento e pertencimento no território. Como destaca autores como Lélia Gonzalez 

(1988) a memória coletiva é elemento estruturante da identidade étnico-racial e instrumento 

fundamental na disputa por direitos, como o acesso à terra e a preservação das tradições 

culturais. 

A gente não nasce negro, a gente se torna negro. É uma conquista dura, cruel 

e que se desenvolve pela vida da gente afora. Aí entra a questão da identidade 

que você vai construindo. Essa identidade negra não é uma coisa pronta, 

acabada. Então, para mim, uma pessoa negra que tem consciência de sua 

negritude está na luta contra o racismo. As outras são mulatas, marrons, pardos 

etc. (González, 1988) 

 

Nesse sentido, relevo a importância e a urgência de se preservar e registrar essas 

memórias comunitárias, como forma de resistência ao apagamento promovido pelo avanço de 

uma lógica individualista e desmemoriada sobre o campo brasileiro. 

Em um momento da entrevista, surge um momento reflexivo sobre a percepção de uma 

ruptura histórica e afetiva nas formas de convivência comunitária no bairro Colônia. Nós 

observamos que, nas últimas décadas, o tecido social que antes unia as famílias do campo com 

base em práticas solidárias, confiança mútua e relações de vizinhança tem se desfeito com a 

chegada de novos moradores e a crescente lógica individualista “Tem algum que a gente nem a 

gente nem conhece, nem conhece.” (Maria). 

Segundo Mariana, "não existe mais" o espírito comunitário que marcava o modo de vida 

rural, enquanto Maria reforça que "hoje é cada um no seu quadradinho, né". Essa mudança não 

se dá apenas nas relações interpessoais, mas simboliza uma mudança estrutural no território, 

onde o pertencimento ao espaço é substituído por uma coexistência fragmentada e distante. 

Mariana ainda observa “Não digo nós, mas a aqui não dizendo nó as pessoas que vieram para 

cá de uns tempo para cá, né? Cidinha não é? não tem diálogo com a gente, a gente, né?”. 



169 
 

Essa fragmentação reflete o que Beatriz Nascimento (nascimento, 1982) chamaria de 

"esvaziamento da comunidade histórica", ou seja, a desarticulação das redes de sociabilidade 

negra no espaço rural, especialmente quando se perde a memória das relações de solidariedade 

que permitiam a subsistência coletiva e a dignidade da vida no campo.  

(...) pós a abolição do trabalho escravo, não se documenta mais o processo do 

quilombo. Entretanto pela pesquisa realizada ele se interioriza nas práticas e 

condutas dos descendentes livres de africanos. Sua mística percorre a memória 

da coletividade negra e nacional, não mais como guerra bélica declarada, mas 

como um esforço de combate  pela  vida (Nascimento, 1982c, p.04). 

 

Dentro desta perspectiva do trecho acima, a autora apresenta que após a abolição, os 

quilombos não desapareceram, mas eles vivem nas práticas e na memória dos descendentes. E 

desta forma, mesmo com a fragmentação do espírito comunitário, mencionada por Maria e 

Mariana, vejo que sua resistência continua, não mais em guerras declaradas, mas na luta 

cotidiana pela vida e pelo pertencimento. Era comum, como lembram Maria e Mariana, que 

vizinhos dividissem alimentos, partilhassem carne quando se abatia um porco, ou ainda 

cuidassem das crianças uns dos outros, “matava um porco, ah, dividia para pro bairro inteiro, 

né?” (Mariana).  

A lembrança do sogro de Mariana, que distribuía bananas às crianças do bairro quando 

passava vendendo seus produtos, reforça esses elos comunitários, em que o cuidado com o outro 

fazia parte da rotina e da ética de convivência.  

e assim, o sogro da Mariana mesmo, ele saía com vendendo as coisas. Aí as 

crianças na beira do caminho, por exemplo, eu lembro meu irmão criança ali, 

aí ele passava vendendo banana, mas por exemplo ele sabia que minha mãe 

tava, né? Ele dava banana pras crianças, dava as coisas, né? É, várias coisas 

assim…(Maria). 

 

Percebo que este modelo de relação rompe-se na atualidade, segundo as entrevistadas, 

tanto pela mudança no perfil dos moradores — muitos deles sem vínculos históricos ou afetivos 

com o território — quanto pela intensificação de uma lógica de trabalho que isola e esgota as 

pessoas, impedindo que construam relações mais profundas com seus vizinhos. Quando Maria 

aborda esse contraste ao afirmar que " antigamente não é que alguém tomava conta da vida do 

outro, mas um se preocupava muito com o outro". Essa preocupação, própria de comunidades 

que compartilham não só espaço, mas também destino social, parece ter cedido lugar à 

indiferença típica das cidades, mesmo dentro de bairros rurais. 

Autores como Abdias Nascimento (2002) já denunciavam esse processo de dissolução 

dos laços negros comunitários como parte de uma estrutura de racialização da terra e do 



170 
 

território, que expulsa não apenas os corpos, mas também os modos de vida historicamente 

construídos pelas populações negras.  

Essa rabulice colonizadora pretendia imprimir o selo de legalidade, 

benevolência e generosidade civilizadora à sua atuação no território africano. 

Porém, todas essas e outras dissimulações oficiais não conseguiram encobrir 

a realidade, que consistia no saque de terras e povos, e na repressão e negação 

de suas culturas – ambos sustentados e realizados, não pelo artifício jurídico, 

mas sim pela força militar imperialista” (Nascimento, 2002, pp. 89-90). 

 

Nesse sentido, os testemunhos de Maria e Mariana não apenas lamentam a perda de uma 

época, mas denunciam uma desestruturação ativa das formas de pertencimento e solidariedade 

negra no campo, que precisa ser compreendida dentro de um processo histórico maior de 

exclusão, migração forçada e invisibilização. 

Após essa construção dos diálogos, foi analisado a importância da memória como 

instrumento de resistência e afirmação histórica. O ato de contar e registrar suas vivências, 

afetos e interpretações sobre o território de Cristina configura-se não apenas como depoimento, 

mas como um gesto político de construção de uma narrativa contra hegemônica. Desta forma, 

percebo que oralidade não é apenas lembrança individual, mas patrimônio coletivo em disputa, 

que deve ser preservado frente aos apagamentos que marcaram a história oficial do Brasil, 

sobretudo no que se refere às populações negras do campo. 

Maria reforça essa visão ao imaginar um futuro em que as fazendas talvez já não existam 

mais em seus arranjos tradicionais, mas os registros dessas conversas possam ser buscados por 

alguém que procure saber “a história de Cristina”. Nesse gesto, há uma consciência da 

historicidade do presente e da urgência de documentar o que ainda vive nas vozes, nos afetos e 

nas trajetórias. Como ensina Souza (2017, p.10), “A oralidade desperta a memória dos 

humanos, onde se resgata os saberes, as conquistas dos povos passados para aqueles que estão 

começando, as novas gerações.”. Ou seja, contar a história é um ato de permanência e 

resistência. “E... e... é muito e é muito importante porque vai passar anos, alguém vai procurar 

alguma coisa sobre a história de Cristina. Talvez no nosso bairro, principalmente eh em questão 

das fazendas, não vai existir mais esse arranjo, mas alguém vai lá a ‘Kévila escreveu!’” (Maria). 

Quando Maria fala: "alguém vá lá e diga: ‘a Kévila escreveu!’” ressignifica o meu papel 

enquanto pesquisadora, não apenas como observadora ou mediadora, mas como parte da 

história contada, responsável por traduzir a memória viva em texto, em arquivo, em fonte. Essa 

dinâmica reitera os princípios da história oral comprometida, que não se propõe a “extrair 

dados”, mas a reconhecer o saber das pessoas comuns como legítimo, situado e necessário à 

produção do conhecimento histórico, pois “é importante documentação, é uma honra” (Maria). 



171 
 

Portanto, essa troca de palavras entre nós, eu, Mariana, Maria e Carlos, sintetizam um 

princípio essencial da decolonialidade, o direito dos sujeitos historicamente silenciados de 

narrarem suas próprias experiências e perspectivas sobre o mundo. Ao fazer isso, desafiam a 

exclusividade das fontes oficiais e inscrevem suas vozes no corpo vivo da história. 

Com base nos diálogos e narrativas coletadas ao longo desta pesquisa, é possível afirmar 

que a história das famílias negras rurais do município de Cristina, em Minas Gerais, não pode 

ser dissociada das marcas deixadas pela escravidão, pelo racismo fundiário e pelas dinâmicas 

de exclusão territorial historicamente naturalizadas. Os depoimentos de Maria, Mariana e 

Carlos revelam um universo marcado por silêncios, resistências e uma profunda consciência 

sobre as mudanças no território, especialmente quanto à fragmentação das comunidades e à 

perda de vínculos de solidariedade que caracterizavam os modos de vida tradicionais. 

A partir das falas, percebemos que o pertencimento ao território não se dá apenas pela 

posse formal da terra, mas por laços afetivos, memórias partilhadas, relações de vizinhança e 

por uma experiência histórica comum, forjada no trabalho, na ancestralidade e nas práticas 

comunitárias. Esse modo de ser no mundo, tão fortemente presente no bairro Colônia e em 

outras áreas rurais do município está ameaçado por processos mais recentes de fragmentação 

fundiária, especulação imobiliária e descontinuidade geracional da memória. 

A oralidade, nesse contexto, assume um papel político e epistêmico central. É por meio 

da escuta sensível e do registro dessas vozes que se constrói uma história viva, que confronta o 

apagamento promovido pelos discursos oficiais e pela historiografia tradicional. Como afirmam 

Lélia Gonzalez (1982) e Beatriz Nascimento (2020), é na fala cotidiana, na memória das 

mulheres negras, na experiência comum de resistência, que se encontra um saber ancestral, 

resistente e insurgente. 

Ao reconhecer essas histórias e os sujeitos que as carregam, esta pesquisa não apenas 

documenta um passado silenciado, mas contribui para a construção de um futuro em que as 

comunidades negras do campo possam ter seus direitos territoriais, culturais e políticos 

plenamente reconhecidos. Como disse Maria com esperança e lucidez: “alguém vai procurar 

alguma coisa sobre a história de Cristina (…) mas alguém vai lá a Kévila escreveu!’”. Que essas 

palavras sirvam de semente para outras escutas, outros registros e novas formas de justiça 

histórica. 

Portanto, dessa visão compreendo a importância de descolonizar, que não é somente 

resistir contra quem mandava ou ainda manda, mas também é um processo de mudança por 

dentro, de repensar quem somos e o que queremos ser. Como diz a escritora bell hooks (2019), 



172 
 

precisamos lembrar do passado, sim, mas também imaginar e criar um futuro diferente. Em 

Cristina, por exemplo, isso fica claro na vida das pessoas negras que moram no campo ou na 

cidade. Mesmo depois do fim da escravidão, muitas delas continuam vivendo em situações 

parecidas com as do passado, como trabalhar em terras de outros sem nunca ter a sua própria 

ou ocupar empregos que pagam pouco e não dão chance de crescer, ou seja, mesmo após 

gerações vivem sob estruturas fundiárias desiguais e relações de trabalho marcadas pela 

subalternidade, como o regime de meia, ainda enfrentam barreiras para alcançar autonomia e 

reconhecimento.  

Ainda assim, mesmo com todas essas dificuldades, algumas pessoas vão atrás de 

estudar, lutar por um pedaço de terra ou contar suas histórias de outro jeito. Isso é uma forma 

de descolonização: olhar para o passado, entender o que nos trouxe até aqui e tentar mudar o 

rumo das coisas, buscando mais dignidade, reconhecimento e espaço para viver melhor. Desta 

forma, a memória da escravidão e da servidão ainda permanece viva, não como um passado 

encerrado, mas como uma presença estrutural que condiciona os caminhos possíveis para o 

presente e o porvir. Contudo, mesmo nesse cenário, surgem tentativas de ruptura: seja por meio 

da educação, da busca por regularização fundiária ou do fortalecimento das narrativas locais, 

indivíduos e comunidades procuram ressignificar sua existência. Esse movimento, ainda que 

fragmentado, traduz o esforço de criar novas formas de pertencimento, cidadania e futuro, um 

exercício cotidiano de descolonização no interior das Minas Gerais, Conforme Hooks (2019): 

 
Uma vez que a descolonização como um processo político é sempre uma luta 

para nos definir internamente, e que vai além do ato de resistência à 

dominação, estamos sempre no processo de recordar o passado, mesmo 

enquanto criamos novas formas de imaginar e construir o futuro (Hooks, 

2019a, p. 37) 

 

A descolonização, compreendida não apenas como um processo político, mas como um 

movimento contínuo de reconstrução subjetiva e coletiva, envolve mais do que a resistência à 

dominação; trata-se de uma luta constante para a redefinição interna dos sujeitos historicamente 

marginalizados. Como destaca bell hooks (2019a, p. 37), descolonizar-se implica rememorar o 

passado ao mesmo tempo em que se forjam novas possibilidades de futuro.  

 

 

 

 



173 
 

4.6 A religião como refúgio e resistência: desigualdade estrutural, subalternidade política 

e religiosidade negra em espaços rurais 

 

Durante a entrevista, os interlocutores destacam as barreiras enfrentadas pela população 

negra no município de Cristina no que se refere à participação política, à inserção profissional 

e ao acesso à educação. Maria afirma que a participação ativa nos espaços políticos é limitada, 

sendo "difícil" para pessoas negras exercerem protagonismo ou oferecer a escuta de suas vozes 

em movimentos sociais. Carlos José da Silva complementa relatando que, mesmo ocupando 

cargos públicos, trabalhadores negros são constantemente silenciados “É porque na aqui, é tipo 

assim, o negro se você, tipo, você não pode nem falar muito, porque eu como trabalho na 

prefeitura, eu ouço bastante ou tipo, tô lá, é bom, se ele não, se ele falar muito ele vai ser 

punido.”, afirma ele.  

Carlos ainda aponta que, expressar opiniões pode resultar em punições, especialmente 

porque as chefias e cargos de coordenação são majoritariamente ocupados por pessoas brancas. 

Essa relação de subalternidade institucional revela um ambiente de vigilância e intimidação 

racializada, em que a liberdade individual formal não se traduz em liberdade real de expressão 

ou autonomia no ambiente de trabalho. 

Ele vai ser punido porque o coordenador é branco, o chefe é branco, tudo é 

branco. dele, ele vai porque ele não, ele vai ter que abaixar porque ele não 

tem ninguém por ele lá para falar por ele não. Ele é livre, o CPF dele é livre, 

ele tem que ficar quieto porque senão ele vai ser punido. Aí um não dá serviço, 

um corta uma coisa, corta outra, você fica ali, você não tem apoio. (Maria). 

 

Maria Aparecida reforça que esse cenário de exclusão também se manifesta no campo 

da educação. A desigualdade é perceptível, por exemplo, na composição racial dos estudantes 

que frequentam as universidades. Ela traz em seus relatos a diferença estrutural, quando relata 

sobre os ônibus que transportam estudantes para os centros universitários e que são ocupados 

majoritariamente por pessoas brancas, mesmo quando essas pertencem a camadas periféricas 

da sociedade “E passa também pelo estudo, né, que quando a gente olha as vans saindo para as 

universidades, todas as vans da manhã e da noite, os ônibus eles são 89%, 90% brancos, né? 

Porque a gente vê que há um incentivo para as pessoas brancas, mesmo as pessoas brancas 

periféricas estudarem.” reflete Maria. Para ela, a baixa autoestima das famílias negras diante da 

escolarização dos filhos está relacionada a um histórico de desvalorização do conhecimento 

como instrumento de transformação social. Muitas dessas famílias, corroídas por um ciclo de 

exclusão e descrença, reproduzem discursos como “ah, gastar dinheiro com estudo para quê?” 



174 
 

ou “Ah, você não vai ficar rico mesmo?”, pontua Maria, revelando um imaginário coletivo 

marcado pelo desencanto e pelo cansaço social. 

 
E as famílias pretas não têm muito assim autoestima de enviar o filho pra 

escola. A gente vê isso até na, eh, eu digo família no geral, né? Porque aqui 

em casa ainda estudamos, né? Que o caso depois do segundo grau ainda foi 

pro curso técnico, né? Que é só nós dois, né? Porque a mãe sempre teve a 

falando que isso era importante, né? Mas muitas famílias negras, eh, até 

falam mesmo, ah, gastar dinheiro com estudo para quê? Ah, você não vai ficar 

rico mesmo? (Maria). 

 

Conforme o recorte acima, Maria frisa que a educação não deve ser compreendida 

apenas como meio de obtenção de renda, mas como um processo de conscientização, de 

construção identitária e de ampliação da visão de mundo, no entanto “Elas acham que é perca 

de tempo” Maria desabafa. Para ela, o movimento negro poderia cumprir um papel fundamental 

na revalorização do estudo, atuando junto às famílias como um agente de fortalecimento da 

autoestima e da consciência crítica da juventude negra. O que se observa, portanto, é uma 

ausência de políticas afirmativas locais e de redes de apoio que estimulem trajetórias educativas 

emancipatórias. 

As pessoas acham que estudo é só dinheiro e não é, é, é, é, é você abrir a 

mente para enxergar, né, o mundo de outra maneira, sabendo quem você é e 

para onde você quer ir, né, onde você está e para onde você quer ir, né? E 

isso é muito é muito difícil e é visível na população negra de procurar os 

meios de e de de se instruir mais, de ir para as escolas, pros cursos técnicos 

profissionalizantes, não tem muito. Por isso o movimento o movimento negro 

seria necessário para ter bastante incentivar, né, as famílias nesse sentido, 

porque muitas famílias estão tão corroídas já que elas não têm essa 

autoestima de mandar o filho estudar. (Maria)  

 

Observo aqui, algo que muito foi pontuado durante toda a e pesquisa, sobre a 

comparação que este sistema opressor infligiu em muitas das heranças negras, especialmente 

em comunidades negras historicamente marginalizadas, como a do município de Cristina, a 

presença de uma autopercepção negativa entre parte da população negra, marcada por 

sentimentos de inferioridade e desvalorização de si mesma. Muitas vezes, pessoas negras 

passam a se enxergar como “incompletas” ou “menos capazes” em comparação às pessoas 

brancas. Porém, conforme Fanon (2008, p. 90) “A inferiorização é o correlato nativo da 

superiorização europeia. Precisamos ter a coragem de dizer: é o racista que cria o inferiorizado”. 

E ainda, mudar a sua visão ante ao outro, que conforme Fanon (2008): 

 

Sim, como se vê, fazendo-se apelo à humanidade, ao sentimento de dignidade, 

ao amor, à caridade, seria fácil provar ou forçar a admissão de que o negro é 

igual ao branco. Mas nosso objetivo é outro. O que nós queremos é ajudar o 



175 
 

negro a se libertar do arsenal de complexos germinados no seio da situação 

colonial. (Fanon, 2008, p.44)  

 

Bell hooks (2019a, p. 48) já falava sobre isso, um fenômeno que se manifesta, entre 

outros modos, na rejeição dos traços físicos, culturais e históricos da negritude, e na idealização 

da branquitude como padrão de beleza, sucesso e valor humano. Esse ódio racial internalizado, 

longe de ser uma fragilidade pessoal, é uma das estratégias mais eficazes de manutenção do 

racismo estrutural, pois atua desde o campo simbólico, afetivo e subjetivo, até as práticas 

sociais, como a ausência de apoio mútuo e a baixa autoestima coletiva. 

 

Muitas pessoas negras nos veem como se ‘faltasse algo’, como se fôssemos 

inferiores quando comparados aos brancos. É impressionante a escassez de 

trabalhos acadêmicos contemplando a questão do auto-ódio dos negros, 

examinando as formas como a colonização e a exploração de pessoas negras 

são reforçadas pelo ódio racial internalizado via pensamento supremacista 

branco. Poucos acadêmicos negros abordam extensivamente a obsessão negra 

com a branquitude (Hooks, 2019a, p. 48). 

 

Essa percepção não é espontânea ou individual, mas produto de séculos de dominação 

colonial e escravocrata que impuseram um imaginário social baseado na supremacia branca. 

Fanon (2008, p.59) comenta que: 

 

O problema é saber se é possível ao negro superar seu sentimento de 

inferioridade, expulsar de sua vida o caráter compulsivo, tão semelhante ao 

comportamento fóbico. No negro existe uma exacerbação afetiva, uma raiva 

em se sentir pequeno, uma incapacidade de qualquer comunhão que o confina 

em um isolamento intolerável. (Fanon, 2008, p.59) 

 

E isso realmente me dói, dentro da alma, por saber que temos em nosso corpo escorrendo 

o sangue de reis e rainhas oriundos do continente africano, guerreiros que lutaram guerras e as 

venceram, e este sistema tenta nos oprimir e trazer o apagamento ancestral de quem somos 

realmente, tenta apagar nossas características, nossas cores, nossos traços, nossos cabelos, 

nossas tranças, nossos lábios, nossa voz, nossa identidade, e por fim, “nosso molho” ou “nosso 

gingado”. Desta forma, destaco trechos da música “Somos Filhos de Rainhas e Reis”, da 

Sociedade Beneficente Recreativa “Grupo Carnavalesco Imperadores do Samba”12, de Porto 

Alegre (RS), atualmente direcionado por um corpo feminino de liderança, cuja presidente é 

Luana Costa e a Vice-Presidente Ademira da Silva: 

 
12 A Imperadores do Samba cuja fundação ocorreu em 19 de janeiro de 1959 na rua Joaquim Nabuco, bairro da 

Cidade Baixa e atualmente, localiza-se no bairro da Praias Belas em Porto Alegre em (RS). Marcada pelas cores 

são o vermelho e o branco, cujo símbolo é a coroa imperial guardada por dois leões africanos. Premiada por 21 

títulos, sendo a maior vencedora do carnaval do grupo especial da capital gaúcha. Conheça a história da 

imperadores do Samba: https://imperadoresdosambaoficial.com.br/nossa-historia/  

https://imperadoresdosambaoficial.com.br/nossa-historia/


176 
 

Meu quilombo é vermelho! 

Tenho sangue da nobreza africana 

Imperador eu sou, Leão guerreiro! 

Canta resistência soberana 

Meu filho, guerreiro de Oyó 

Poder, dinastia na cor 

Negritude é força e descendência 

Do chão da savana, a essência 

Feito Makeda, Rainha de Sabá 

Fios e fibras do meu lugar 

Herança Imortal que não se apagará 

Renasce a cada sonho, a conquista 

Fronteiras não vão nos parar(...) 

Legado de cultura, inteligência 

Religiosidade, arte e ciência 

No apogeu do tempo, tantas glórias 

Resgato com orgulho a nossa história 

Eu sou mais um Zumbi, eu sou Dandara! 

Somos filhos de rainhas e reis (...) 

(Sociedade Beneficente Recreativa Imperadores Do Samba, 2023). 

 

Sinto que essa música é um grito de orgulho, resistência e pertencimento que pulsa com 

a força da ancestralidade negra. Cada verso é carregado de emoção e propósito, como quando 

o eu-lírico fala com firmeza: “Tenho sangue da nobreza africana”. Essa declaração não é apenas 

poética, é uma ruptura com séculos de opressão, uma reescrita da história contada pelos 

vencidos, agora narrada com voz firme pelos descendentes de reis e rainhas. 

Ao evocar Oyó, Makeda, Rainha de Sabá, Zumbi e Dandara, os quilombos, a canção se 

transforma em um tributo às raízes africanas, à coragem de quem resistiu e ainda resiste. Me 

sinto emocionada, porque toca em feridas abertas pelo racismo, mas ao mesmo tempo aponta 

para a cura, o reconhecimento da beleza, da força e da inteligência que sempre habitaram o 

povo negro. “Meu quilombo é vermelho!”, esse verso é um símbolo de luta, mas também de 

vida, de sangue que corre nas veias com dignidade e história. 

Observo que em cada estrofe, há um chamado ao resgate da autoestima, um convite para 

olhar no espelho e enxergar não mais a dor do passado, mas o poder que sempre existiu. Ao 

afirmar “Somos filhos de rainhas e reis”, a música traz um empoderamento, porque devolve ao 

povo negro o que lhe foi tirado, o direito ao orgulho, à memória, à grandeza e à ancestralidade. 

Não é apenas uma música, é um clamor por mudança e justiça, além de trazer uma sensação de 

pertencimento, valorização das raízes africanas, da autoestima, orgulho racial e reeducação 

social frente a uma história marcada por exclusão e silenciamento.  

Ainda que “levantar” autoestima para empoderamento negro seja uma forma de 

resistência e luta, ele por si só, não conseguirá sozinho transpassar as barreiras do racismo. 

Portanto, compreender e combater o auto ódio racial exige mais do que o discurso individual 



177 
 

sobre autoestima, requer a atuação coletiva e organizada de movimentos sociais negros capazes 

de enfrentar os efeitos históricos da colonização e da escravidão. É nesses espaços que se 

constroem as bases para um projeto de emancipação que, ao mesmo tempo em que resgata o 

passado, aponta para novos modos de existir, resistir e transformar a realidade social.  

 

O empoderamento negro precisa passar necessária e obrigatoriamente pela 

estética, porque estamos falando de pessoas e pessoas são corpos vivos, seres 

humanos que têm identidades, histórias, mas não de forma amorfa na 

sociedade. Eles têm traços, cabelos, olhos, cor da pele e várias outras 

características. (Defensoria Pública do Estado do Ceará, 2021, s.p.) 

 

Na mesma linha, Carlos salienta que a falta de representatividade negra nos espaços de 

poder está diretamente ligada à ausência de união e apoio mútuo dentro da própria comunidade. 

No entanto, penso que luta conjunta e coletiva faz fortalecer os elos e se torna uma forma de 

resistência, para conquistar a autonomia, ninguém sobrevive sozinho, somos como a gota dentro 

do mar, cada gota cumpre seu papel.  

Além da falta de apoio de outros negros, ele observa que há uma tendência no apoio a 

lideranças brancas, ainda que essas mantenham práticas opressoras, em detrimento da ascensão 

de pessoas negras. Segundo ele, muitos acabam “se autoescravizando” por meio da inação ou 

da negação de alternativas, como o investimento na própria formação. Essa situação 

compreende um efeito que Fanon (2008, p.34) aponta sobre os efeitos do “homem colonizado”: 

“Todo povo colonizado — isto é, todo povo no seio do qual nasceu um complexo de 

inferioridade devido ao sepultamento de sua originalidade cultural — toma posição diante da 

linguagem da nação civilizadora, isto é, da cultura metropolitana.” Assim, a ausência de 

qualificação profissional é apontada como um dos fatores que impedem a reivindicação de 

espaços de decisão e fala, mantendo a população negra em posições de subalternidade. 

Conforme Gomes (2005, p.38), a educação cumpre um papel importante para reconhecimento 

identitário e autonomia “Para sair dessa inércia em relação à questão racial na escola, é preciso 

assumir compromisso pedagógico e social de superar o racismo, entendendo-o à luz da história 

e da realidade social e racial do nosso país.” 

Eu vejo, tipo, auto se escraviza por vontade própria. Ele dá condições pro 

outro escravizar. Porque se ele falar: "Não, eu vou sair dessa, o pouco que 

eu tenho vou investir no estudo. Eu vou me qualificar para mim chegar lá na 

frente, eu concorrer de igual para igual”. Se outro falar: "Não, eu tenho isso. 

Eu tenho condições para tá aí sentado onde você tá”, senão ele vai falar, você 

vai ter que abaixar a cabeça, porque você não tem qualificação, aí como que 

vai fazer? E às vezes, eu, quando tenho bastante colega meu que ele prefere, 

tipo, gastar o dinheiro do que estudar de qualificar, porque sem a 



178 
 

qualificação você não tem como ter o conhecimento, como que você vai falar 

lá? (...) Não tem como. (Carlos). 

 

Percebo que, a ausência de representatividade negra nas esferas de poder está 

diretamente ligada à carência de solidariedade e apoio mútuo dentro da própria comunidade. 

Quando indivíduos negros conseguem ascender a posições de destaque, tornam-se potenciais 

porta-vozes das demandas coletivas, contribuindo para a visibilidade e a transformação das 

estruturas excludentes. No entanto, a falta de coesão e o apoio direcionado a lideranças brancas, 

mesmo quando estas reproduzem lógicas de dominação, perpetuam ciclos de subalternização. 

De acordo com Fanon (2008, p.34) “Quanto mais assimilar os valores culturais da metrópole, 

mais o colonizado escapará da sua selva. Quanto mais ele rejeitar sua negridão, seu mato, mais 

branco será.”, ou seja, existe a necessidade de negros retomarem aos seus valores, a consciência 

de identidade, senão perpetua a situação de embranquecimento, Assim, ainda que existam 

condições objetivas para a mobilização e fortalecimento da população negra, a ausência de 

união, de consciência política coletiva e de identidade contribui para a manutenção de relações 

hierárquicas e simbólicas herdadas do sistema escravocrata. 

É porque se você, tipo, se você apoia um negro a subir, ele vai nos representar 

lá em cima e vai falar por nós. Agora, se um não apoiar o outro, vai continuar 

na mesma. E você vê que tem condições para isso, mas falta a união. Se tiver 

a união, vai. Onde tem a população maior tem condições disso, mas você vê 

que não, eles preferem apoiar um outro lá que vai tipo escravizar ele um dia 

do que apoiar o negro. (Carlos). 

 

Vejo nesta fala de Carlos um clamor por mudanças e apoio, um sentimento de 

indignação transparece neste momento. Portanto, compreendo a importância da criação e do 

estabelecimento de movimentos negros, pois eles exercem um papel essencial de reconstrução 

identitária e de enfrentamento a esse processo de alienação racial. Ao promoverem ações de 

valorização da história afro-brasileira, da ancestralidade e da dignidade negra, esses 

movimentos atuam como instrumentos pedagógicos e políticos de reeducação coletiva, 

oferecendo narrativas alternativas às que foram impostas pelo pensamento colonial, para além 

se suas condições diárias de pensamento de “escravizados”. Conforme Munaga (2011): 

A grande explicação para essa dificuldade que os movimentos negros 

encontram e terão de encontrar talvez por muito tempo não está na sua 

incapacidade de natureza discursiva, organizacional ou outra. Está sim nos 

fundamentos da ideologia racial elaborada a partir do fim do século XIX a 

meados do século XX pela elite brasileira. Essa ideologia, caracterizada entre 

outros pelo ideário do branqueamento, roubou dos movimentos negros o 

ditado "a união faz a força" ao dividir negros e mestiços e ao alienar o processo 

de identidade de ambos. (Munanga, 2011, p.15). 



179 
 

Neste olhar, percebo que em Cristina, assim como em muitas outras cidades do Brasil, 

os movimentos negros também enfrentam dificuldades para se fortalecer. Mas como 

argumentado por Munanga (2011), essas dificuldades não são só por falta de organização ou 

por não saberem se expressar. O problema vem de uma ideia antiga que foi criada pela elite 

brasileira lá no final do século XIX, depois da escravidão, e que continuou forte até meados do 

século XX. Essa ideia dizia que o Brasil seria "melhor" se fosse um país mais branco, é o que 

chamavam de "branqueamento". 

Com isso, os negros e pardos foram ensinados a se ver como diferentes, algo que tenho 

observado no decorrer das entrevistas e nas observações de campo. Em vez de se unirem e 

lutarem por seus direitos, muitas vezes acabaram se distanciando uns dos outros e da própria 

identidade negra. Isso enfraqueceu muito a força da luta coletiva, principalmente em Cristina. 

Hoje, vejo que isso se reflete até hoje, onde muitas pessoas negras que conseguiram 

alguma ascensão social, como as mulheres e os homens que têm café, uma meia, uma casa, 

algum bem, evitam falar de racismo ou negritude, elas pensam que já "superaram" essa fase. 

Outras, principalmente na zona rural, ainda rejeitam a ideia de que o racismo existe, mesmo 

quando vivem situações que mostram o contrário. Isso acontece porque durante muito tempo 

essas pessoas foram ensinadas a acreditar que o problema não era o racismo, mas a "falta de 

esforço" individual. Assim, a divisão entre as pessoas negras, a negação do racismo e o 

afastamento das pautas coletivas são heranças desse pensamento antigo, mas que ainda hoje 

influencia a política e a vida cotidiana da população negra em Cristina. 

Desta forma, em locais como Cristina, onde ainda se verifica um forte apagamento da 

memória negra e um controle político e social por parte de elites brancas, a presença ativa de 

coletivos negros poderia contribuir para o fortalecimento da autoestima comunitária, o 

incentivo à educação e à participação política, bem como o reconhecimento da religiosidade e 

da cultura negra como formas legítimas de saber e resistência. 

Além disso, perguntei sobre a existência de alguma influência da participação política e 

religiosa quanto a questão também do empoderamento das pessoas negras, me surpreendi com 

as respostas. Tanto as falas de Maria, quanto a de Carlos, revelam de maneira contundente a 

complexa relação entre religiosidade, identidade racial e participação política no município de 

Cristina (MG). Em seus depoimentos, observam-se distintas percepções acerca das influências 

das religiões, especialmente o catolicismo e o evangelismo, na vida das pessoas negras, tanto 

no que se refere à mobilidade social quanto à consciência racial e ao empoderamento.  



180 
 

Carlos aponta para a necessidade de discernimento por parte da população negra ao 

participar de decisões coletivas ou aderir a discursos políticos e religiosos, “creio que sim. Às 

vezes, nem tudo que a pessoa te fala, você tem que refletir melhor, nem tudo que a pessoa te 

fala, aquilo às vezes o que ele tá te falando vai servir a ele lá na frente, não a você.”, afirma 

Carlos. Para ele, há uma sobrecarga histórica e estrutural que recai continuamente sobre os 

negros, “mas talvez não é aquilo, ele tá falando, ele tá falando, vai ser bom para ele, não pra 

gente e não pra população geral, principalmente a população negra, porque tudo sobrecai sobre 

os negros.” (Carlos). Esta é uma percepção, embora difícil de compreender para mim, mas que 

eu entendo como uma postura crítica e vigilante diante das promessas ou orientações que muitas 

vezes atendem aos interesses individuais de lideranças políticas ou religiosas, em detrimento 

do bem-estar coletivo. 

Vejo uma reflexão que traz à tona a desigualdade na distribuição do poder de fala e 

decisão, além de ressaltar como a população negra continua sendo a mais impactada por 

decisões que pouco a consideram como sujeito histórico, “Tudo que acontece os negros e os 

brancos sempre vão ser, tipo, meio que livre daquilo, até chegar neles vai demorar. Então o 

negro tem que tá sempre preparado”. Dentro desta visão, existe processos que pode aproximar 

os negros de brancos ou distanciá-los, Gomes (2005, p.40) afirma: “Mas é importante lembrar 

que a identidade construída pelo negro se dá não só por oposição ao branco mas, também, pela 

negociação, pelo conflito e pelo diálogo com este. As diferenças implicam processos de 

aproximação e distanciamento.” 

Maria também introduz uma análise comparativa entre os impactos sociais do 

catolicismo tradicional e do evangelismo neopentecostal entre os negros de Cristina. Segundo 

ela, os fiéis negros que permanecem vinculados à Igreja Católica estariam mais sujeitos à 

pobreza, à falta de incentivo à educação e à perpetuação de padrões de vida historicamente 

dominados por estruturas de subordinação.  

assim tem um recorte também, né, que, por exemplo, eh, negos católicos e a 

gente vê que é a maioria mais que realmente não estuda porque tem aquela 

coisa de dominação. E a gente vê agora nas igrejas evangélicas que tem se 

tornado, é assim, eh, tem feito um bem pra população negra, embora ainda 

não tenha ainda, ainda, representação política. Eh, se tem feito bem, porque 

a gente já vê pessoas pretas ali nas igrejas, pessoas que saíram de uma 

condição miserável e hoje já sabe organizar o seu dinheiro. A gente já vê 

aquela pessoa já procurando por melhores salários. Dentro desse cenário, 

né, que o meu irmão disse, a gente já vê que aqueles que perpetuaram eh na 

Igreja Católica continuam sendo dominados. Aqueles que estão nas 

neopentecostais, mesmo com toda essa confusão hoje de direita e esquerda, 

ainda são os bem mais, né? (Maria) 

 



181 
 

Essa percepção dialoga com estudos que apontam o papel da Igreja Católica na 

legitimação do regime escravocrata e na reprodução simbólica de hierarquias raciais (Gomes, 

2005; Munanga, 2011). Maria reforça essa tese ao recordar que o primeiro padre da cidade teria 

trazido escravizados consigo, o que associa diretamente o catolicismo local ao início da 

exploração colonial e ao processo de subjugação dos africanos e seus descendentes. 

Por outro lado, ela reconhece que, embora as igrejas evangélicas não representem ainda 

uma via consolidada de representatividade política para os negros, elas têm promovido formas 

de reorganização social e autonomia financeira, “Os negros evangélicos e... É os que os negros 

que a gente vê que tão com a casa cuidada mesmo ganhando pouco, porque ele se organiza.”, 

comenta Maria. Através do discurso religioso, muitos fiéis negros, segundo ela, abandonaram 

práticas de autodestruição social associadas à marginalização, como o alcoolismo, e passaram 

a construir trajetórias de ascensão modesta, melhorando sua autoestima, organização doméstica 

e planejamento de vida. Essa percepção aponta para o papel ambíguo das religiões no contexto 

racial brasileiro, ao mesmo tempo em que podem reforçar sistemas de dominação, também 

podem se tornar espaços de rearticulação identitária e resistência cotidiana. 

 

É, não vamos dizer que ele não tem a sua dificuldade, porque ele continua 

ganhando pouco, continua sofrendo tudo isso, mas ele por estar na igreja aí 

já livra de, de muitas festas, bebedeiras, visses, etc., ele já também aprende a 

organizar o seu dinheiro. Então, e isso e uma coisa que a gente sempre falou 

aqui em casa, que assim, as pessoas pretas que ainda continuam católica, a 

gente pode fazer até um parâmetro, são as pessoas pretas que continuam bem 

a margem da pobreza mesmo. (Maria) 

 

Maria também denuncia a persistência do racismo dentro da própria Igreja Católica 

local, ao mencionar a marginalização do culto ao santo negro São Benedito. Segundo ela, esse 

santo foi transferido para um bairro periférico por resistência da elite branca em aceitá-lo como 

figura devocional legítima. O deslocamento espacial e simbólico do santo negro evidencia os 

mecanismos de exclusão ainda vigentes nas práticas religiosas institucionais, além de revelar 

como o racismo se manifesta na estética da fé e nos espaços sagrados (SILVA, 2019). Mesmo 

que parte da população católica negra mantenha sua devoção, o apagamento da centralidade de 

São Benedito nas celebrações religiosas da cidade indica a tentativa contínua de neutralizar os 

símbolos da resistência negra. 

Mas muitas vezes odiada por lutar por seu lugar. Por lutar para dar aulas em 

um lugar onde só a queriam na limpeza. Maria: (...) gente e eu falo para você 

que aqui é difícil... porque tem essa questão de pessoas pretas que já 

passaram dessa fase de é de de lutas né como negros aí eles já estão na outra 

fase do outro lado entre aspas falando eles não querem mais falar sobre 

negritude, principalmente essas mulheres que eu tentei ver com você elas têm 



182 
 

café porque os seus cônjuges é são meeiros, não é, só que elas não querem 

mais falar a questão da raça... (...)Eu Acredito sim é eu e +99% dos pretos e 

gays da cidade, mas a galera da roça ainda não que estava muito em volta 

com o Bolsonarismo, ainda não acredita no racismo...entendeu? eles não 

gostam que fale de racismo, mesmo a gente não falando de racismo eles não 

querem falar de negritude essa é a realidade, talvez seja por isso que até do 

dia que você entrevistou o secretário ele fez assim ele não quis falar a 

realidade... porque se você chegasse até o senhor Wanderley (O único negro 

que geriu uma fazenda, e que as pessoas acreditam que ele é Francês - o que 

não é verdade- e tem posse de terras) naquela época eles não estava bem (de 

saúde) ele estava em Cristina ele ia falar pra você coisas que eles não gostam 

que fale. (Maria). 

 

 

Outro ponto relevante trazido por Maria é o comportamento de parte da população negra 

rural que, segundo ela, resiste a discutir ou se identificar com pautas raciais. Essa resistência 

seria, em parte, fruto da adesão ao conservadorismo político e religioso, especialmente durante 

o ciclo do bolsonarismo, o que dificulta a construção de um senso coletivo de identidade racial 

crítica. Em 2023, Maria afirmou “Hoje a maioria são evangélicos, pobres de " direita”, fica até 

difícil levar uma conversa sadia. (...)” Tal fenômeno é comum em contextos nos quais a 

ideologia dominante associa ascensão pessoal à negação da própria negritude e à adesão a 

valores brancos, eurocentrados e individualistas.  

Maria também menciona a figura de Vitalina, uma professora negra e evangélica, que 

se tornou alvo de rejeição por lutar pelo direito de ensinar em espaços onde, historicamente, 

mulheres negras eram relegadas ao trabalho de limpeza, “(...), mas a Vitalina, não é de direita, 

é uma professora negra, evangélica, mulher de fé e de luta.” (Maria). A trajetória de Vitalina 

simboliza o conflito entre mobilidade social e racismo institucional. Ainda que seja reconhecida 

como mulher de fé e de luta, ela é “odiada por lutar por seu lugar”, o que reflete a punição social 

dirigida às pessoas negras que ousam quebrar o ciclo da subalternidade. Esse silenciamento da 

raça em prol de um pertencimento político à direita, ainda que sob condições materiais 

precárias, revela o quanto o racismo é internalizado como forma de sobrevivência simbólica 

(Hasenbalg, 1988; Gonzalez, 2020). 

A construção de uma consciência negra coletiva, ou seja, o reconhecimento de uma 

identidade comum entre pessoas negras, não acontece de forma automática. Ela começa quando 

as próprias pessoas passam a se questionar: “Quem somos nós?”, “De onde viemos?”, “Por que 

estamos nessa situação?” E, ao mesmo tempo, também se perguntam: “Quem são os outros?”, 

“Por que eles estão em outro lugar na sociedade?”, conforme as autoras Bell Hooks (2006) e 

Munanga (2004). 



183 
 

Essa identidade, que é sempre um processo e nunca um produto acabado, não 

será construída no vazio, pois seus constitutivos são escolhidos entre os 

elementos comuns aos membros do grupo: língua, história, território, cultura, 

religião, situação social, etc. Estes elementos não precisam estar 

concomitantemente reunidos para deflagrar o processo, pois as culturas em 

diáspora têm de contar apenas com aqueles que resistiram, ou que elas 

conquistaram em seus novos territórios. (Munanga, 2004, p.14). 

 

O questionamento leva a racionalização de pensamentos, que tira o ser humano de um 

estado estático, gerando-lhe inquietude, e desta a compreensão de si no espaço em que vive e 

seu propósito é retomado. Tais perguntas, portanto, ajudam a criar um sentimento de 

pertencimento ao grupo, algo que é essencial para qualquer tipo de mobilização social ou 

política. Como afirma Munanga (2004), a identidade negra é sempre “um processo e nunca um 

produto acabado” (Munanga, 2004, p.14), e ela depende da forma como os próprios negros se 

reconhecem e se diferenciam dos demais grupos sociais, com base em elementos como história, 

cultura, religião, língua e posição social. 

Além disso, nas entrevistas, Maria e Carlos mostram um lado contrastante sobre a 

religião, que tem exercido diferentes funções nesse processo. Na visão deles, a Igreja Católica 

é lembrada como um espaço historicamente ligado à escravidão, à dominação e ao 

silenciamento da identidade negra. A própria história da cidade mostra isso, o primeiro padre 

teria chegado ao bairro da Glória já com escravizados “Padre. Foi ele, foi ele que trouxe o 

primeiro escravo. Quando ele veio e chegou no Bairro da Glória, já chegou com alguns 

escravos. O padre já chegou trazendo os escravos.” (Maria). Além disso, e os símbolos 

religiosos negros, como o santo São Benedito, foram retirados do centro da cidade por 

resistência das elites brancas. Essa exclusão simbólica reflete também uma exclusão social, já 

que, segundo Maria, os negros que ainda frequentam a Igreja Católica continuam sendo, em sua 

maioria, os mais pobres e com menos acesso à educação. 

Agora hoje até naquela época já o São Benedito ficava na cidade. As senhoras 

brancas não quiseram o São Benedito por ser negro, levaram pro bairro da 

Glória e hoje tá tendo um movimento diferente. O São Benedito tá lá na Glória 

escondido porque as pessoas não gostam ainda hoje não aceitam ele. aí é o 

São Benedito Negro. Aí elas a há um uma, um, um conflito dentro da 

população católica por, por isso, porque muita gente é devota do santo, né? 

E aí como a gente não é católico, as pessoas contam normalmente pra gente 

o que tá acontecendo, né? Que eles não aceitam, né? O santo por ser um santo 

negro, né? Tem, tem essa igrejinha de Nossa Senhora do, do Campo do 

Rosário, perto do divino Espírito Santo dentro da cidade negro, né? É um 

bairro periférico negro, né? (Maria). 

 

Encontro, portanto, nesta pesquisa, o que chamamos de controvérsias, que podem ser 

investigadas dentro da Teoria Ator Rede (TAR) de Bruno Latour (2012) que compreende que 



184 
 

a realidade social é composta por redes formadas por humanos e não humanos (como imagens 

religiosas, práticas de fé, instituições e espaços simbólicos). No caso de Cristina, essa 

abordagem permite compreender como igrejas, santos, discursos raciais e práticas cotidianas se 

articulam em disputas por pertencimento e identidade. Assim, por exemplo, o deslocamento do 

santo negro São Benedito revela uma reconfiguração simbólica operada por redes de poder 

racial e religioso, que impactam diretamente na forma como a população negra se percebe e se 

posiciona, mas não vou me prolongar sobre.13 

Na descrição de Maria, em Cristina, o culto a São Benedito, o santo chegou a ocupar 

espaço na igreja central da cidade, mas foi transferido para o Bairro da Glória, um território 

periférico e majoritariamente negro, após a rejeição de senhoras brancas, que não aceitavam a 

presença de um santo negro em posição de destaque. Esse deslocamento simbólico reflete um 

processo de marginalização religiosa e racial, ainda perceptível atualmente. Maria aponta que, 

embora São Benedito continue sendo objeto de devoção por parte de muitas pessoas, o culto 

permanece “escondido” e alvo de conflito dentro da própria comunidade católica. Para ela, isso 

revela as tensões raciais que atravessam os espaços religiosos da cidade, onde práticas 

simbólicas associadas à negritude ainda são silenciadas ou desvalorizadas. Ela também destaca 

a presença de uma igrejinha dedicada à Nossa Senhora do Rosário, historicamente vinculada à 

 
13 Interpretação com base na TAR: religião como rede sociotécnica A Teoria Ator-Rede (TAR), formulada por 

Bruno Latour, propõe que a realidade social é formada por redes heterogêneas compostas por atores humanos e 

não humanos. No caso de Cristina, podemos entender as igrejas (católica e evangélica), as imagens religiosas 

(como a de São Benedito), os discursos sobre moralidade, raça e pobreza, os próprios fiéis, e até as práticas de 

organização doméstica e financeira como elementos de uma rede. Esses elementos não são apenas reflexos de 

estruturas maiores, como o racismo ou o capitalismo religioso; eles produzem efeitos concretos nas formas de 

viver e se identificar, especialmente entre a população negra. Por exemplo, o deslocamento da imagem de São 

Benedito da área central para a periferia pode ser lido como um ato de reconfiguração simbólica da cidade: um 

"ator" (a imagem do santo negro) deslocado por uma rede de forças raciais, religiosas e históricas. A TAR como 

ferramenta para entender disputas religiosas e raciais: Ao aplicar a TAR, percebemos que os conflitos entre 

católicos e evangélicos em Cristina não devem ser analisados apenas como disputas teológicas ou políticas, mas 

como disputas por agência dentro de redes. A Igreja Católica, tradicionalmente associada à elite e ao passado 

escravocrata, mobiliza uma rede de símbolos, histórias e práticas que ainda perpetuam a exclusão da população 

negra. Já as igrejas evangélicas, especialmente as neopentecostais, vêm oferecendo uma nova rede de 

pertencimento que reorganiza o cotidiano: incentivando a disciplina financeira, a abstinência e uma ética de 

ascensão social. Contudo, como aponta a TAR (Latour, 2012), nenhum ator controla completamente a rede, o que 

explica porque mesmo essas igrejas, ao mesmo tempo que empoderam, podem se alinhar a discursos conservadores 

e rejeitar pautas como o combate ao racismo. A TAR aplicada ao processo de autodefinição e identidade negra: 

Munanga (2004) nos lembra que a identidade negra é construída em um processo contínuo de autodefinição 

coletiva. A TAR ajuda a ampliar essa análise ao incluir atores não humanos na constituição dessa identidade: 

igrejas, santos, documentos históricos, modos de vida e até a própria cidade de Cristina podem ser vistos como 

"agentes" que influenciam quem se entende como negro e de que forma. Nesse sentido, quando Maria relata que 

há resistência entre os negros católicos em se reconhecerem enquanto dentro da negritude, podemos entender isso 

como resultado de redes sociais que operam para manter certas representações e ocultar outras, reforçando uma 

identidade submissa, enquanto as redes neopentecostais oferecem outras formas de visibilidade e protagonismo. 

 



185 
 

população negra, localizada próxima ao centro, em um bairro periférico, o que reforça a 

segregação espacial e simbólica no campo da religiosidade popular. 

Por outro lado, as igrejas evangélicas, principalmente as neopentecostais, vêm ocupando 

um lugar de maior acolhimento e incentivo prático. Maria relata que muitos negros que se 

aproximaram dessas igrejas conseguiram se organizar financeiramente, cuidar de suas casas e 

buscar melhores condições de vida, ainda que continuem ganhando pouco e sem representação 

política. Mesmo com contradições, esse ambiente oferece algum tipo de fortalecimento pessoal, 

que pode ser um ponto de partida para a formação de uma identidade negra mais consciente. 

Não poderia deixar de comentar sobre o assunto em minha pesquisa, uma vez que ela 

visa o saber decolonial que quebram estruturas do poder e saber hegemônico, e precisamos 

compreender os lados da história, pois “A história única cria estereótipos. E o problema com os 

estereótipos não é que eles sejam mentiras, mas que sejam incompletos. Eles fazem uma história 

tornar-se a única história” (Adichie, 2019) e em concordância Rocha (2024, p.4) destaca 

“Histórias únicas são resultado da imposição de poder” 

Assim, a identidade negra em Cristina não se forma no vazio, ela depende das 

experiências concretas dos indivíduos, como a fé, a trajetória social, os vínculos com o território 

e a memória coletiva. E, nesse sentido, a religião, seja como espaço de dominação ou de 

fortalecimento — desempenha um papel central nesse processo de construção identitária, como 

bem pontua Munanga (2004), ao destacar que a reconstrução da identidade negra passa 

necessariamente pela autodefinição do grupo e pelo resgate de seus elementos comuns e 

históricos. 

Dessa maneira, o campo religioso, em Cristina, opera como um importante marcador de 

classe, raça e pertencimento simbólico. As divisões entre religiões tradicionais e 

neopentecostais, entre fiéis negros e brancos, entre aceitação e rejeição de símbolos negros, 

ilustram como a fé está entrelaçada aos processos de construção da subjetividade e às disputas 

por poder e reconhecimento. Assim, compreender as dinâmicas da religiosidade em contextos 

periféricos e rurais como o de Cristina exige considerar não apenas a espiritualidade, mas 

também os projetos políticos e históricos que sustentam (ou desafiam) a manutenção das 

desigualdades raciais. 

Maria observa que, em Cristina, há uma ampla diversidade religiosa além do 

catolicismo, com mais de vinte denominações, incluindo igrejas evangélicas, centros espíritas 

e terreiros de umbanda. Segundo ela, embora existam dificuldades comuns entre as pessoas 



186 
 

negras, nota-se que aquelas inseridas no contexto evangélico e, em menor escala, em outras 

religiões não católicas tendem a demonstrar maior organização pessoal e econômica.  

 

E as que estão no meio evangélico, né, que é, eu falo meio evangélico porque 

é o meio mais assim, mas em todas as outras religiões que não a católica, 

porque Cristina acho que tem mais de 20 denominações entre evangélica, 

espírita, umbandista, etc. E, mas a os negros da católica aí que são a os mais 

que a gente vê mesmo a margem da pobreza mesmo, os filhos não estudam. 

Não, não há incentivo, continua, né, perpetuando aquela coisa muitas vezes 

de vícios, de bebida, né, aliado a pobreza, né, porque o vício, na verdade, o 

vício de droga, bebida tá em todos os locais, né, mas eu vejo que quem saiu 

desse aquele poderio né, porque a Igreja Católica sempre foi um pouco, né, 

atrelada a esse sistema escravocrata, né, ela tá, eh, ligada diretamente, né, 

historicamente. (Maria) 

 

Em contraste, ela acentua que muitos negros vinculados à Igreja Católica permanecem 

em situação de extrema vulnerabilidade social, sem incentivo à educação formal e, 

frequentemente, presos a ciclos de pobreza associados a vícios como álcool e drogas. Para 

Maria, essa diferença estaria relacionada à herança histórica da Igreja Católica, que, segundo 

ela, sempre esteve atrelada às estruturas de dominação do sistema escravocrata no Brasil, 

impactando ainda hoje na condição social da população negra católica. 

Carlos José da Silva recorda que, em décadas passadas, havia uma forte concentração 

da população negra em uma região específica da cidade — um espaço que ele descreve como 

sendo, na época, quase totalmente composto por pessoas negras. Segundo ele, essa composição 

foi se alterando ao longo do tempo devido a diversos fatores, como migrações, falecimentos e, 

especialmente, casamentos inter-raciais, que contribuíram para uma maior miscigenação da 

área. Maria complementa “foi se casando com pessoas brancas”, o que modificou 

gradativamente a composição étnico-racial do território. Ainda assim, o local permanece 

simbolicamente reconhecido como um espaço de memória e vivência negra, sendo 

historicamente o ponto de maior concentração da população afrodescendente em Cristina. 

Hoje lá sim, tem alguns brancos mais uns anos atrás, eu acho que tipo quase 

100% eram negro mesmo. É que uns foi indo embora, uns for mais dos foi 

falecendo, né? Foi casando com pessoas branca, foi tipo misturando um 

pouco, né? Mas anos atrás era concentração negra mesmo da cidade. Os 

negros praticamente concentravam lá. (Carlos) 

 

Carlos José da Silva relata que, em décadas anteriores, havia uma significativa 

concentração de população negra em um bairro específico da cidade de Cristina, local que ele 

considera ter sido, à época, composto quase integralmente por pessoas negras. Com o tempo, 

essa configuração foi se transformando em razão de processos como migração, falecimento de 



187 
 

moradores antigos e, especialmente, casamentos inter-raciais, como complementa Maria 

Aparecida da Silva. Esse entrelaçamento com famílias brancas contribuiu para a miscigenação 

e a diluição da identidade étnico-racial visível do espaço, embora seu simbolismo como 

território de memória negra permaneça. 

Essa experiência vivida pode ser compreendida à luz do conceito de territorialidade, tal 

como formulado por Alves (2023, p.100) “No espaço rural a cultura está impregnada na 

identidade, patrimônio, memória e em suas manifestações no campo, expressas pela 

ruralidade.” Ou seja, para quem o território não é apenas um espaço geográfico, mas também 

um espaço simbólico, construído pelas relações sociais, memórias, identidades e formas de 

resistência. A territorialidade, nesse caso, diz respeito à maneira como os sujeitos negros 

produzem sentido e pertencimento a partir de suas vivências naquele espaço – um território 

marcado não apenas pela presença física, mas também pela ancestralidade, pela luta cotidiana 

contra a exclusão e pela construção de redes de solidariedade. 

Mesmo que a composição demográfica tenha mudado, o território continua carregado 

de significados e permanece como referência identitária e afetiva para a população negra de 

Cristina, evidenciando as disputas simbólicas em torno do reconhecimento e da preservação da 

memória negra local. 

A partir das falas de Maria, observo uma compreensão muito nítida sobre a dinâmica 

racial e espacial do município de Cristina. Ela afirma que a periferia da cidade é 

predominantemente composta por pessoas negras e pardas, “Mas a periferia de Cristina é ela é 

negro parda. Ela é negro parda. É, tem sim as pessoas brancas, né? Mas é negro parda mesmo, 

né? Então é porque como a população negra parda é maior que a população branca, se não tá 

no centro aonde está?” (Maria). Ainda que haja presença de moradores brancos, o que se 

evidencia é a concentração da população negra e parda nas áreas afastadas do centro. Essa 

percepção se fundamenta em uma constatação direta, se a maioria da população é negra ou 

parda e não ocupa o centro da cidade, onde vivem majoritariamente os brancos, então, por 

consequência, está situada nas periferias. 

Carlos corrobora, “ Tá nas periferias mesmo”, essa leitura ao apontar que a concentração 

negra, especialmente em décadas anteriores, era ainda mais visível em determinados bairros. 

Ele menciona que, com o tempo, houve certa miscigenação e dispersão, mas a base 

populacional negra continua fortemente enraizada nas regiões periféricas. 

Maria também aponta um elemento demográfico importante, enquanto a população 

branca, residente no centro, tem menos filhos, a população negra e parda continua a crescer, o 



188 
 

que acentua ainda mais a desigualdade de presença geracional entre os grupos “É, ela é muito 

maior que a população branca. E a população branca não tá, não tá tendo filhos. E a população 

negro parda, pobre continua tendo muitos filhos. E a população, o centro da cidade não tem 

crianças.”, destaca Maria. Ela enfatiza que "o centro da cidade não tem crianças", sugerindo 

que, além da desigualdade socioespacial, há um deslocamento do futuro da cidade, representado 

pelas crianças, para as margens. Compreendo, portanto, o papel da saúde no auxílio para 

métodos contraceptivos para um ajuste populacional, mas também compreendo que talvez a 

quantidade possa ajudar na renda familiar, por intermédio de auxílios e políticas públicas contra 

a pobreza extrema. 

Destaco o conceito de territorialidade (Alves, 2023), que no caso, são racializadas, que 

se expressa não apenas pelo espaço físico, mas também pelas condições de reprodução social e 

simbólica dos grupos. A fala de Maria sugere uma cidade segmentada, onde a cor e a classe 

ainda definem, em grande parte, o lugar social e geográfico de seus habitantes. 

Mais uma vez, durante a entrevista, Carlos e Maria destacaram piamente o papel das 

igrejas evangélicas. Observo, portanto, uma percepção recorrente que entre os moradores de 

Cristina, as igrejas evangélicas, especialmente as mais consolidadas, têm desempenhado um 

papel importante na reorganização da vida cotidiana de parte da população negra e parda. Maria 

comenta que muitas pessoas que passam a frequentar essas igrejas adotam um estilo de vida 

mais estável: formam famílias menores, mantêm relacionamentos mais duradouros e 

demonstram maior organização no lar e nas finanças. Segundo ela, “a gente passa perto do 

pessoal das igrejas evangélicas (...) mesmo ganhando pouco, a casa tá pintadinha, organizada”. 

 

Acho que temos por isso, por isso que eu falo do dessa ajuda, da igreja 

evangélica, porque os que vão pra igreja evangélica já estão tendo essa 

noção. A gente vê que ali já se tem dois filhos, assim, três, mas já são, você 

vê tudo bem organizado. Aí as pessoas já não ficam pulando de casamento 

em casamento, de, de, né, de parceiro em parceiro, né, porque elas estão na 

igreja, então ela já tem uma norma de conduta e isso, eh, além espiritual, 

também tem influência econômica. Isso que a gente vê a igreja, todas as 

igrejas, na verdade elas são centro de poder, né? (Maria). 

 

Essa mudança de comportamento é atribuída, em parte, à presença de normas de conduta 

mais rígidas e à valorização da autoestima e da autonomia pessoal promovidas no ambiente 

religioso evangélico. Para Maria, além de um aspecto espiritual, há também uma dimensão 

econômica e simbólica nessas transformações, pois os fiéis passam a se cuidar mais, a ter 

objetivos, e a gerir melhor seus recursos para o bem-estar próprio e da família. 



189 
 

Ela contrapõe esse movimento ao papel histórico da Igreja Católica em Cristina, que, 

em sua visão, sempre esteve associada a práticas de dominação e manutenção da ordem social 

herdada do período escravocrata “É, querendo ou não, então são centro de poder. Só que, 

infelizmente, a Igreja Católica historicamente usa esse poder para oprimir desde sempre, né?”, 

aponta Maria. Posso aqui estabelecer a relação com Weber (2004, p.31), “A dominação da 

Igreja católica — “que pune os hereges, mas é indulgente com os pecadores”, no passado mais 

ainda do que hoje— é suportada no presente até mesmo por povos de fisionomia econômica 

plenamente moderna”. As igrejas evangélicas, por outro lado, seriam hoje percebidas como 

espaços de empoderamento, especialmente para mulheres negras, ao promoverem maior 

autonomia, autoestima e senso de pertencimento, que conforme Maria, “A pessoa se é 

autoestima, a pessoa se cuidar melhor. Pessoa vai querer é ali organizar o seu dinheiro para ela 

comprar alguma coisa para ela, para cuidar da casa dela, né?” 

Maria evidencia “A gente passa perto do pessoal das igrejas, hoje evangélica, 

principalmente as constituídas há mais tempo. Todo mundo, às vezes mesmo ganhando pouco, 

a casa tá pintadinha. organizada, porque ele já tem um padrão já de organizar ali, né?”. Carlos 

reforça esse ponto ao comentar que ele e Maria costumam refletir juntos sobre essas mudanças 

visíveis na cidade. Eles observam que muitas pessoas que antes estavam imersas em contextos 

mais instáveis encontram, nas igrejas evangélicas, um novo modelo de vida, ela deixou esse 

mundo meio conturbado da Igreja Católica, agora ela é mais dona de si. 

 

É uma... é uma, assim, uma coisa que a gente, nós, sempre observa, nós 

sempre observamos muito isso, né? E sim, é que a gente, tipo, a gente 

anda bastante junto, né? E a gente comenta sobre tudo, e a gente vai, 

a gente sabe, é que a gente passa nos lugares, a gente comenta, a gente 

vai conversando e a gente conversa bastante sobre tudo. (Carlos). 

 

Muito me impressionou, tais falas, pois sempre pensamos nos modelos opressores do 

sistema religiosos, e focamos em encontrar soluções que promovam mudança de vida em 

relação as minorias, que destaco, são as maiorias no Brasil, como negros, indígenas, 

quilombolas, entre outros, e percebo que ainda assim, têm modelos que, ainda que não 

concordemos com a estrutura, ainda funcionam; como pontuado por Maria o sistema religioso 

evangélico, que dá autoestima, e empodera pessoas para uma mudança de vida e melhora social. 

Isso me fez refletir e voltar ao passado a compreender momentos em que vivenciei dentro das 

igrejas evangélicas, e me fez pensar que de fato, existem sim pessoas boas, que querem ajudar 

ao próximo, e que realmente demonstram o amor que tanto pregam e como o meu orientador 



190 
 

me ensinou, não tem como o pesquisador desvincular suas espiritualidades, da construção do 

ser, pois é transcendental.  

Ainda que existam limites e contradições, essas experiências vividas e relatadas por 

Maria e Carlos, me fizeram reconsiderar os modos pelos quais comunidades religiosas, mesmo 

dentro de estruturas que muitas vezes criticamos, podem ser espaços reais de transformação e 

resistência. Pois afinal das contas, “é importante compreender que o cristianismo já estava 

presente em diversas regiões do continente africano antes mesmo do exercício do domínio 

colonial” (Rocha, 2024, p.3), o cristianismo é uma histórica contada sob uma perspectiva 

branca, mas suas origens são africanas. 

 

Essa percepção “eurocentrada” construiu e divulgou o estereótipo de uma 

cultura africana totalmente desconectada de valores e princípios que dialogam 

com o cristianismo. Resultam disso o silenciamento e a invisibilização dos 

cristãos africanos, que, inclusive, colaboraram no processo de formação e 

desenvolvimento das bases do cristianismo. (Rocha, 2024, p.4).  

 

Do ponto de vista social e epistemológica, essa lógica apontada e inesperada da pesquisa 

pode ser compreendida da seguinte forma, as falas de Maria e Carlos pode ser relacionada ao 

conceito de “moral protestante”, conforme formulado por Max Weber (2004). Embora Weber 

analisasse o protestantismo histórico europeu, suas ideias ajudam a compreender como a ética 

de organização, disciplina pessoal e racionalidade econômica pode se expressar também em 

contextos periféricos e contemporâneos, como em Cristina. O ingresso nas igrejas evangélicas, 

nesse sentido, pode representar não apenas uma transformação espiritual, mas também um novo 

ethos de vida que valoriza o autocontrole, o planejamento e a ascensão simbólica. 

De forma não aprofundada, mas essencial neste contexto da pesquisa, relaciono com a 

visão de Weber (2004), que enfatiza as relações entre a igreja católica e protestantismo: 

 

(...) fenômeno que se mostra com freqüência substancialmente maior entre os 

camaradas artesãos protestantes do que entre os camaradas católicos. Noutras 

palavras, os camaradas artesãos católicos mostram uma tendência mais 

acentuada a permanecer no artesanato, tornando-se portanto mestres artesãos 

com freqüência relativamente maior, ao passo que os protestantes afluem em 

medida relativamente maior para as fábricas para aí ocupar os escalões 

superiores do operariado qualificado e dos postos administrativos. Nesses 

casos, a relação de causalidade repousa sem dúvida no fato de que a 

peculiaridade espiritual inculcada pela educação, e aqui vale dizer, a direção 

conferida à educação pela atmosfera religiosa da região de origem e da casa 

paterna, determinou a escolha da profissão e o subseqüente destino 

profissional. (Weber, 2004, p.32-33) 

 



191 
 

Esse trecho de Weber (2004, p. 32-33), ao exemplificar as dinâmicas religiosas do 

protestantismo e o catolicismo, eu faço uma relação com o sistema religioso de Cristina e traço 

o pensamento de como as diferentes orientações religiosas influenciam os caminhos 

profissionais e as posturas diante da vida econômica.  

Observo, a partir dos diálogos de Maria e Carlos, que os frequentadores das igrejas 

evangélicas apresentam uma organização mais visível em relação à vida doméstica e 

econômica, com casas cuidadas, estrutura familiar mais estável e investimento em autoestima 

e autonomia, o que acorda com o pensamento de Weber (2004, p.33) “(...) e aqui vale dizer, a 

direção conferida à educação pela atmosfera religiosa da região de origem e da casa paterna, 

determinou a escolha da profissão e o subseqüente destino profissional.”. Tal como o 

protestantismo influenciava uma ética de disciplina e ascetismo no contexto analisado por 

Weber (2004), em Cristina os espaços evangélicos também funcionam como vetores de 

mudança de comportamento e inserção social, promovendo práticas que valorizam o 

autocontrole, a responsabilidade pessoal e a mobilidade dentro das possibilidades locais. Em 

contraposição, a Igreja Católica é vista como herdeira de uma postura mais tradicional e passiva, 

associada, segundo os relatos, à reprodução de desigualdades e à manutenção de estruturas de 

opressão histórica, como a dominação de classe e o racismo simbólico. Assim, a "atmosfera 

religiosa", dentre os termos de Weber, ajuda a compreender por que determinados grupos, 

sobretudo os negros periféricos, vêm buscando nas igrejas evangélicas não só refúgio espiritual, 

mas também caminhos concretos de reorganização pessoal, familiar e uma forma de ascender, 

assim como os “camadas artesão protestantes”. 

Além disso, é possível pensar as igrejas evangélicas como "espaços de poder", como 

apontado por Foucault (1999), na medida em que regulam condutas, moldam subjetividades e 

produzem efeitos concretos na forma como os indivíduos se posicionam no mundo. Quando 

Maria afirma que as igrejas são “centros de poder”, ela expressa uma consciência da dimensão 

política desses espaços religiosos, os quais disputam hegemonia simbólica com a Igreja 

Católica, historicamente vinculada, segundo ela, a práticas de opressão e exclusão da população 

negra. A vivência religiosa pode oferecer um caminho de reconstrução da dignidade e da 

autoestima individual e coletiva, “Então fala a gente fala: ‘Ah, nossa, a pessoa era assim, agora 

ela tá, ela deixou esse mundo meio conturbado da Igreja Católica, agora ela tá, ela perdeu essa 

coisa da dominação, ela era mais dona de si, ela tá na igreja evangélica.’ A gente comenta isso, 

é assim, sabe?” (Maria). Nesse contexto, a escolha religiosa pode ser entendida como um ato 

político e subjetivo de resistência e reinvenção, especialmente nas periferias de cidades como 



192 
 

Cristina, onde a população negra e parda constitui a maioria, mas segue enfrentando 

desigualdades materiais e simbólicas. 

Maria destaca que a maneira como muitas igrejas evangélicas mais recentes, 

denominadas por ela de “neoigrejas”, vêm se organizando, oferece um espaço de maior escuta 

e participação. Diferentemente da estrutura tradicional hierárquica, aonde alguém chega e 

simplesmente “manda”, nessas igrejas novas, segundo ela, todos têm voz. As pessoas são 

ouvidas, podem se expressar, opinar, e isso cria um ambiente mais horizontal e acolhedor. Esse 

envolvimento coletivo, diz Maria, contribui para que os fiéis desenvolvam autoestima. Sentir-

se ouvido, reconhecido e respeitado os fortalece. 

 

Mas o bom é que eu fale esse, esse jeito, né, dessas neo, neoigrejas, igrejas 

novas surgir, já é um envolvimento diferente, né? Não tem ali muito aquela 

pessoa que chega e faz e manda. Todo mundo tem voz ali. Então as pessoas 

aos poucos vão desenvolvendo autoestima também, né? É porque quando a 

gente observa, e olha que a gente só observa de fora e a gente já vê isso é 

visível, .é visível. (Maria). 

 

Esse relato ecoa diretamente as ideias de Paulo Freire (1970), que compreende a 

educação como um processo dialógico, em que o sujeito aprende ao ser reconhecido como 

portador de saberes. Dentro dessa concepção, ninguém educa ninguém sozinho, mas todos se 

educam em comunhão “ninguém liberta ninguém, ninguém se liberta sozinho: os homens se 

libertam em comunhão” (FREIRE, 1987, p. 29), ou seja, a valorização da fala e da escuta são, 

para ele, fundamentais na formação da consciência crítica. Assim, as experiências dessas igrejas 

evangélicas, onde as pessoas ganham voz e se reconhecem como sujeitos da própria história, 

podem ser vistas como práticas que, mesmo fora da escola, produzem saberes, autonomia e 

dignidade. O que Maria descreve é uma forma de pedagogia do cotidiano, não escolarizada, 

mas profundamente formadora, que rompe com a lógica da opressão silenciosa e promove o 

que Freire chamaria de humanização. 

 

(...) a Pedagogia do Oprimido pode ser entendida como uma Pedagogia 

Humanista que luta pela humanização, pelo trabalho livre, pela desalienação, 

pela afirmação dos homens como pessoas, como “seres para si”. Tal seria, de 

acordo com Paulo Freire, a grande tarefa humanista e histórica dos 

“oprimidos”: buscarem recuperar sua humanidade e sua libertação das 

contradições sociais. (Medeiros, 2013, p.129) 

 

É importante destacar que a fala de Maria, no que se refere a ela e Carlos “É porque 

quando a gente observa, e olha que a gente só observa de fora”, se tange no que se diz ante à 



193 
 

suas perspectivas religiosas vistas que são budistas, “Nós somos budistas, né? Nascemos 

católico, mas alguns anos já, eh, nos afastamos da Igreja, eh, católica, porque a gente não era 

nós não éramos praticante mesmo, né?”. 

Ainda compartilha que, embora tenham nascidos na tradição católica, já há alguns anos 

ela e sua família se afastaram da Igreja Católica por não se sentirem praticantes. Foi nesse 

processo de busca espiritual que encontraram no budismo um caminho mais coerente com seus 

sentimentos e necessidades. Ela relata que, ao adotar o ensinamento budista, passou a 

experimentar uma maior autonomia e liberdade pessoal. Para Maria, o distanciamento da 

hierarquia religiosa católica, que frequentemente impõe um modelo de aceitação passiva da 

realidade, representou uma libertação. Ela critica a lógica de discursos que afirmam: “Jesus ama 

você como você é”, apontando que, embora essa frase reforce a ideia de amor incondicional, 

muitas vezes ela também atua como mecanismo de contenção. Em suas palavras, “Jesus ama 

você do jeito que você é, mas Jesus quer que você também usufrua das boas coisas do mundo, 

né?”. Ou seja, ela reivindica uma espiritualidade que não estimule a resignação diante da 

desigualdade, mas que fortaleça a luta por dignidade e felicidade. 

 

A gente sente mais livre porque não tem mais aquela coisa da daquela 

hierarquia dominante que diz que você tem que aceitar você como você é, né? 

Que você não pode alcançar novas novos horizontes, né? Porque eu vejo até 

hoje nas pregações católicas a pessoa falando: "Ai, Jesus ama você do jeito 

que você é". Jesus ama você do jeito que você é, mas Jesus quer que você 

também usufrua das boas coisas do mundo, né? (...)Ele quer, que, quer que 

você também seja feliz, né? Jesus, né? Jesus é... um.. tem um amor tão grande, 

acho que ele jamais vai querer que você seja escravo. (Maria). 

 

Achei importante essa fala da Maria, que me fez compreender o porquê talvez, de 

pessoas negras recorrerem às comunidades evangélicas, porque às palavras de Jesus trazem 

uma certa autonomia, liberdade e empoderamento. Portanto, quando se utiliza a frase “e não 

vos submeteis ao jugo da escravidão” é uma expressão que, frequentemente associada a um 

chamado à liberdade espiritual, mas que enfatiza a importância de manter-se firme na liberdade 

e evitar voltar a situações de opressão ou submissão, o que é enfatizado na fala de Maria, “Jesus 

é um tem um amor tão grande, acho que ele jamais vai querer que você seja escravo”. 

Essa fala também pode ser compreendida à luz de Paulo Freire, especialmente quando 

ele propõe que a verdadeira libertação começa com a consciência crítica dos oprimidos. Para 

Freire (1987), o ser humano não deve apenas “adaptar-se” ao mundo, mas transformá-lo. A 

experiência de Maria sugere que algumas práticas religiosas ainda mantêm os fiéis em posição 

de subalternidade, reforçando estruturas de dominação espiritual e social. Já outras formas de 



194 
 

religiosidade, como ela encontrou no budismo, contribuem para o fortalecimento da autoestima 

e da capacidade de ação, ou seja, para uma postura mais ativa diante do mundo — condição 

essencial para a humanização, como defende Freire. 

Ainda, Maria reflete sobre as marcas persistentes da escravidão, não apenas como 

passado histórico, mas como um sistema simbólico que ainda se reproduz em algumas práticas 

religiosas contemporâneas. Para ela, o mais triste é que certas denominações religiosas, 

especialmente, segundo suas palavras, a Igreja Católica, evitam tratar diretamente das questões 

raciais e das heranças da escravidão. Pior ainda, acabam naturalizando formas modernas de 

subordinação. Maria observa que, em algumas pregações, é comum ouvir frases como: “Jesus 

gosta de você do jeito que você é, na sua simplicidade”. Embora essa mensagem possa parecer 

acolhedora, ela critica o modo como esse discurso se torna uma justificativa para manter 

pessoas negras e pobres em condições precárias, como se a pobreza e a servidão fossem virtudes 

espirituais. 

É, mas todo mundo é, mas o ruim é que assim, que eu acho da escravidão, a, 

o triste é que algumas denominações ainda parecem que elas não gostam de 

falar sobre isso e a e elas as famílias continuam escravizando normalmente, 

né? E se você falar, elas falam que não. Mas aí, amanhã ela vai falar, ela fala 

assim: "Ah, aí a gente vê na pregação, né? Jesus gosta de você do jeito que 

você é, na sua simplicidade. Aí você vê uma pessoa lá que tem, nossa, milhões, 

falar para uma pessoa que tá ganhando salário-mínimo na pobreza, que ela 

que Jesus gosta daquele jeito dela, que Jesus, que Jesus vai abençoar ela pela 

servidão dela, que ela veio para servir, que isso é muito bonito. A gente vê 

que busca é mas só que eu vejo que essa maneira… é.. é mais da igreja 

católica. (Maria). 

 

É bem visível a indignação de Maria ao ouvir discursos que exaltam a servidão como 

caminho de bênção divina, sugerindo que “Jesus vai abençoar pela servidão” e que “nascer para 

servir é bonito”. Essa lógica, afirma, reforça um lugar social de subalternidade para os pobres, 

sobretudo os negros, ao invés de promover sua libertação ou valorização. Para Maria, essa 

espiritualidade da resignação é um dos principais obstáculos à transformação social. 

Nesta crítica, posso continuar a citar Freire (1970) que denuncia a “conscientização 

alienada”, em que o oprimido internaliza a lógica do opressor e passa a considerar sua própria 

desumanização como algo natural ou até desejável. Quando uma pessoa em situação de pobreza 

escuta que sua condição é espiritualmente válida e deve ser mantida como prova de fé, ela é 

impedida de sonhar com outras possibilidades de existência. Nesse sentido, a fala de Maria grita 

como um apelo por uma espiritualidade crítica, que reconheça a dignidade do sujeito oprimido 

e o convide à transformação, não à submissão. 



195 
 

Dentro da epistemologia decolonial, na colonialidade do poder Quijano (2005), que 

descreve como os processos coloniais europeus não apenas dominaram territórios e povos, mas 

também impuseram epistemologias e formas de subjetivação que se mantêm mesmo após o fim 

formal da colonização. Segundo Quijano, a religião cristã europeia foi uma ferramenta 

fundamental na constituição dessa colonialidade, ao hierarquizar modos de vida e 

espiritualidades, apresentando o modelo europeu como universal e “superior”. Em 

conformidade, Mignolo (2017) destaca que a colonialidade é o “lado mais escuro da 

modernidade”, isto é, a face oculta do progresso ocidental, sustentada por exclusão, 

silenciamento e epistemicídio. Ao tratar da "desobediência epistêmica", Mignolo sugere a 

valorização de saberes outros, inclusive no campo espiritual. 

Porém precisamos compreender também que o cristianismo tem suas bases na África, 

que conforme Rocha (2024) “o cristianismo não teria sua vitalidade atual em dois terços do 

mundo sem a compreensão intelectual que foi desenvolvida na África entre os anos 50 e 500 

d.C. Dessa perspectiva, é inviável estudar a história da igreja sem considerar as contribuições 

africanas.”, o que também é confirmado por Oden (2022, p. 47) “os pensadores africanos 

moldaram o cerne dos dogmas mais básicos do cristianismo primitivo” (Oden, 2022). 

A religiosidade afro-brasileira, o budismo (como prática adotada por Maria e sua 

família) e mesmo formas comunitárias das igrejas evangélicas representam, nesse sentido, 

espaços de resistência e reconstrução de subjetividades negras e populares. Portanto, o campo 

religioso em Cristina não é homogêneo nem imune às dinâmicas sociais e raciais, ele é um 

espaço de disputa simbólica, onde diferentes tradições e discursos religiosos contribuem, ora 

para a reprodução da colonialidade, ora para a emergência de sujeitos autônomos e conscientes 

de sua dignidade. O reconhecimento da fé como lugar de resistência e transformação — e não 

apenas de dominação — aponta caminhos possíveis para a superação da desumanização 

histórica sofrida pelas populações negras e periféricas no Brasil. 

quando é esse, essa falácia vai para outras igrejas, mesmo com essa mesma 

talvez com arranjos diferente, ela é uma coisa mais inclusiva. a pessoa 

empodera daqui... daquilo e a pessoa consegue sair desse ciclo de dominação, 

né? Porque eu vejo assim que os nossos parentes mesmo, alguns evangélicos, 

eles, até mesmo, é uma coisa que é muito criticada que é o dízimo, ele fala 

assim: "Ah, eu quero ganhar mais porque eu quero dar mais dízimo". Mas 

naquilo ele coloca na cabeça e é uma coisa que aos olhos de outras pessoas 

pode parecer ruim e não é, porque ele coloca na cabeça dele que ele não fazer 

hora extra que ele tem que tem que dar mais dízimo. Mas nessa dele dar mais 

dízimo, ele acaba ganhando mais, acaba guardando mais, ele acaba, sei lá, 

fazendo um curso, ele ele desenvolve, acaba cuidando da casa dele melhor, 

né? (Maria). 

 



196 
 

Essa fala da Maria é extremamente rica e permite aprofundar a análise sobre as relações 

entre religiosidade, subjetividade, empoderamento e racismo estrutural, sobretudo entre a 

população negra de baixa renda. De certa forma, ela nos convida a pensar as formas como 

diferentes expressões religiosas operam na vida cotidiana da população negra periférica, 

especialmente em termos de autoestima, autonomia e mobilidade social. Quando ela afirma que 

há um tipo de "falácia" que se reproduz em múltiplas igrejas, mas que em algumas igrejas 

evangélicas essa lógica se converte em empoderamento, o que muito me surpreendeu, pois ela 

aponta para um fenômeno ambíguo e potente, que mesmo dentro de estruturas religiosas muitas 

vezes conservadoras, alguns sujeitos negros encontram caminhos para romper ciclos de 

dominação, reverter trajetórias de subalternização e buscar formas de realização pessoal e 

material. 

Essa percepção ressoa com o que Freire (2021) chamava de “conscientização”, como eu 

já mencionei anteriormente, e destaco novamente, um processo de tomada de consciência crítica 

que pode emergir mesmo dentro de sistemas contraditórios. A prática religiosa, nesse sentido, 

torna-se um terreno de disputa, ao mesmo tempo em que pode reforçar lógicas de opressão, 

também pode se converter em espaço de reorganização da identidade, da autoestima e da prática 

econômica. O exemplo que Maria oferece, de um parente evangélico que busca “Ah, eu quero 

ganhar mais porque eu quero dar mais dízimo” e, com isso, acaba se capacitando, investindo 

em sua casa e economizando, demonstra que mesmo práticas religiosas criticadas por sua 

rigidez ou controle, como a contribuição do dízimo, podem funcionar como estratégias 

subjetivas de valorização e organização da vida. 

 

É, é uma coisa assim, né, que muita gente critica uma coisa, mas a gente tem 

que olhar tudo, né, porque se a gente conhecer a pessoa de repente morando 

lá numa casinha bem simples, sem um carro para andar com com dificuldade. 

Depois você vê ela, que mesmo dentro desses... desses... dessas coisas todas, 

você vê que ela tá aos poucos ela tá evoluindo economicamente. Isso é muito 

bom. A gente vê na pessoa negra isso, né? Porque a gente fica triste que não 

tem ainda um incentivo maior dessa desses outros desenvolvimentos, 

microdesenvolvimentos, né? Mas partindo de outras igrejas, não a católica. 

E se depender dela não vai não vai partir, não vai não vai ter mesmo, né? 

(Maria). 

 

Por outro lado, a crítica à Igreja Católica é incisiva: para Maria, essa instituição 

permanece presa a uma estrutura hierárquica e racista que naturaliza a posição de servidão dos 

negros, que conforme Grosfoguel (2011, p.8) “uma hierarquia espiritual que privilegia cristãos 

sobre não cristão/ não ocidental espiritualidades institucionalizado em a globalização de o 



197 
 

cristão (Católico e mais tarde, igreja protestante)”14. Essa estrutura, como Maria diz: “É porque 

é uma estrutura que perpetua, perpetua, né?”, uma estrutura que remente a Quijano (2005) 

dentro da colonialidade do poder, que se dá pela permanência de estruturas de dominação racial, 

servil, epistêmica e econômica mesmo após o fim formal da colonização e ainda apontada por 

Maria “Eh, porque ainda as pessoas negras ainda não têm ali voz para falar, né? Ela sempre vai 

ser, ela vai servir, né?”. Conforme Moura: 

 

Em outras palavras: os negros brasileiros podem continuar se aculturando 

constantemente influindo na religião, na cozinha, na indumentária, na música, 

na língua, nas festas populares, mas, no fundamental, esse processo não 

influirá nas modificações da sua situação na estrutura econômica e social da 

sociedade brasileira, a não ser em proporções não-significativas ou 

individuais. (Moura, 1988, p.46) 

 

Nesse contexto, a crítica à ausência de políticas públicas e de incentivos para o “micro 

desenvolvimento” de pessoas negras também pode ser lida à luz de Mignolo (2017), que propõe 

o conceito de desobediência epistêmica como forma de romper com os saberes impostos pelo 

colonialismo, “Por isso, o pensamento e a ação descoloniais focam na enunciação, se engajando 

na desobediência epistêmica e se desvinculando da matriz colonial para possibilitar opções 

descoloniais – uma visão da vida e da sociedade que requer sujeitos descoloniais, 

conhecimentos descoloniais e instituições descoloniais.” (Mignolo, 2017, p.6). Quando Maria 

reconhece que mesmo negros evangélicos que negam o racismo conseguem se desenvolver 

mais do que negros católicos, ela não apenas denuncia o racismo estrutural, ela também indica 

que a religiosidade, mesmo com limites, pode ser um lugar de reconfiguração de horizontes. 

 

Na verdade, essa o reconhecimento do racismo me parece geral. Eh, eu vejo 

até que os negros evangélicos falam que não existe racismo. Eles falam isso, 

mas só que eles ainda, só que eles desenvolvem. Agora os negros católicos 

falam que não existe racismo, mas não desenvolve. Ficam naquela sofrência, 

né? Porque muitas vezes, dependendo de cesta básica, muitos, muitas vezes 

ali com, né, porque ganho um pouco, né, dependendo de uma casa da 

prefeitura que muitas vezes nunca sai, aí tem que pôr aluguel social. Fica 

mesmo aquela pessoa que, né, tá à margem mesmo da sociedade, né? Isso aí 

não é nem a pobreza, é a margem mesmo, né? Pessoa dependendo de uma 

cesta básica é complicado, difícil. (Maria) 

 
14 Minha tradução, do original: “a spiritual hierarchy  that  privileges  Christians  over  non-Christian/non-Western 

spiritualities institutionalized  in  the  globalization  of  the  Christian  (Catholic  and later, Protestant) church” 

(Grosfoguel, 2011, p.8) 



198 
 

 

O que Maria revela, portanto, é um campo religioso em constante tensão entre 

dominação e emancipação, entre servidão espiritual e construção de autonomia. Sua fala afirma 

a urgência de se escutar os sujeitos populares em suas experiências vividas de fé, não para 

idealizá-los, mas para compreender como formas de resistência negra, subjetiva e material, 

emergem mesmo nos lugares mais improváveis, que conforme Grosfoguel “Essas são formas 

de resistência que ressignificam e transformam os modos de conhecimento dominantes a partir 

da racionalidade não eurocêntrica das subjetividades subalternas, pensando a partir das 

epistemologias de fronteira”15. Nesta perspectiva tanto Grosfoguel (2011) quanto Mignolo 

(2017), concordam sobre as epistemologias de fronteira, que são formas de resistência que 

ressignifica e transformam os saberes dominantes ao partir da racionalidade não eurocêntrica 

de subjetividades subalternas. Isso significa que são conhecimentos produzidos por grupos 

historicamente marginalizados — como povos indígenas, quilombolas, populações negras e 

periféricas — que desafiam as verdades impostas pelo pensamento ocidental moderno. Sendo 

assim, elas valorizam formas de saber orais, espirituais, coletivas e ancestrais, geralmente 

invisibilizadas pelo sistema colonial. Ao pensar “a partir da margem”, elas questionam o 

modelo único de conhecimento e reivindicam o direito de existir e produzir sentidos sobre o 

mundo desde suas próprias vivências, assim como quando Maria fala sobre os negros da igreja 

católica: “Eh, porque ainda as pessoas negras ainda não têm ali voz para falar, né? Ela sempre 

vai ser, ela vai servir, né?”. Em contraposição, Maria relata que, ao frequentar uma igreja 

evangélica, onde todos têm voz e são estimulados à organização pessoal, à autoestima e à 

autonomia, estamos diante de uma prática de produção de sentido a partir das margens.  

Nesse contexto, a religiosidade não opera apenas como fé, mas como ferramenta de 

reconfiguração identitária e social, sobretudo para pessoas negras historicamente submetidas a 

estruturas de dominação. Ao valorizar experiências de empoderamento por meio da 

espiritualidade, mesmo em instituições frequentemente criticadas, Maria expressa uma forma 

de resistência que transforma saberes dominantes (como o ideal de resignação e servidão do 

catolicismo tradicional) a partir da racionalidade vivida por sujeitos subalternizados. É 

justamente nesse sentido que Mignolo (2017) defendem que as epistemologias de fronteira 

permitem pensar e existir além da colonialidade do saber. 

 
15 Minha tradução do trecho: “These are forms of resistance that resignify and transform dominant forms of 

knowledge from the point of view of the non-Eurocentric rationality of subaltern subjectivities thinking from 

border epistemologies.” (Grosfoguel, 2011, p.) 



199 
 

Ainda, neste momento da entrevista, Maria acredita que os movimentos negros na 

cidade seriam um suporte fundamental para evitar situações de racismo estrutural. 

Ah, eu eu falo que em Cristina eh eu acho que eu sei é por um coletivo negro 

ou movimento negro, né? Porque eu acho que esse se dia que tiver esse 

movimento vai ser um divisor de águas. Esse movimento vai trazer eh novas 

perspectivas, vai mostrar que as pessoas negras também podem, que pessoas 

negras podem ir aonde ela quiser, fazer o que ela quiser, para além do 

trabalho braçal ou doméstico, que ela tem que ela tem direito sim de ter uma 

casa dela, se ela quiser, ela tem direito sim de ter a terra dela, se ela quiser. 

E eu acho que o movimento seria a resistência. E os movimentos a gente vê 

que até mesmo o direito a os que lutam pelo direito à terra e aqueles que estão 

em movimento se tornam mais eh mais fortes. Porque a gente vê, por exemplo, 

as pessoas que estão no MST, por exemplo, elas se tão elas são fortes, elas 

estão lutando ali pela terra com alegria, mas estão na luta. Então, eh, tem 

tristeza, mas elas estão firmes, né? Elas estão na luta. Elas sabem que um dia 

se se ela não conseguir seus filhos, pelo menos seus filhos vão ter vão ter o 

pedaço de chão. (Maria) 

 

Ao escutar Maria Aparecida da Silva, observo uma percepção clara de que a ausência 

de um movimento negro estruturado em Cristina representa um entrave para o avanço da 

população negra no município. Para ela, a criação de um coletivo ou movimento negro poderia 

ser um divisor de águas, promovendo não apenas o fortalecimento da autoestima, mas também 

a consciência de direitos historicamente negados — como o direito à moradia digna e à posse 

da terra. Maria enfatiza que as pessoas negras precisam compreender que podem ocupar espaços 

além do trabalho braçal ou doméstico, e que isso se fortalece a partir da organização coletiva. 

Ela compara com os sujeitos envolvidos no Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra 

(MST), destacando que, apesar das dificuldades, essas pessoas encontram força e dignidade na 

luta. Segundo sua visão, mesmo que a conquista da terra não se concretize na geração atual, o 

movimento garante esperança e possibilidade para as próximas gerações. Dentro do 

pensamento de Moura (1988, p.139): 

 

Isto mostra como, em determinados momentos e diante de potencialidades 

deflagradas pela dinâmica social antinômica, esses grupos específicos negros, 

depois de formados, não perdem a interação com a sociedade inclusiva e 

mantém, com ela, uma fricção ideológica permanente, que varia de grau, de 

acordo com o respectivo nível de antagonismo social. (Moura, 1988, p.139) 

 

Enfim, os dados obtidos nesta pesquisa vêm a responder sobre as condições do negro 

rural de Cristina, que infelizmente se encontra em uma situação de vulnerabilidade, e muitas 

vezes, de mãos atadas ante a empecilhos imposto a ele para que consiga condições melhores de 

trabalho e de plantio da terra. Além disso, existe a questão da má distribuição dos tempos 

históricos de Cristina, onde a maioria dos possuidores de terras são brancos. Para a produção 



200 
 

em terras são necessários o arrendamento ou o cultivo por meio de meeiros. Talvez, este seja 

um reflexo da situação não somente de Cristina, mas do reflexo da política de ações afirmativas 

brasileiras que precisam ser reconsideradas, revisada e modificada, garantindo o direito que 

todos os cidadãos têm, ao mínimo para o seu sustento e de suas famílias, o direito de moradia 

e sobrevivência. Tais aspectos, precisam ser contextualizados com autores que compreendam 

esses diálogos do campesinato e da posse de terra, em uma perspectiva decolonial, que serão 

discutidos no próximo capítulo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



201 
 

CAPÍTULO 5 – A Dinâmicas do Trabalho Rural e o Acesso à Terra  

  

 Neste capítulo, último conjunto de questões que organizam esta dissertação, eu trouxe 

uma abordagem mais detalhada da pesquisa de campo, resultado das entrevistas e diálogos 

registrados em caderno de campo, com os trabalhadores negros de Cristina/MG, mediado pela 

centralidade teórico-conceitual, objetivos e pergunta investigativa. 

Dentro da minha investigação, durante a qualificação, a banca sugeriu uma possível 

investigação sobre os aspectos políticos e religiosos no município de Cristina. Mediante a isso, 

de maneira espontânea, fiz a abordagem com os entrevistados. Além de fazer a minha análise 

de campo. 

Percebi que a cidade tem a características padronizadas de cidades do interior, sempre 

com uma igreja central, constituída por uma praça principal, com monumentos em homenagem 

ao fundador da cidade, coretos, a prefeitura ao lado, bem como a biblioteca e comércios aos 

derredores. No bairro Colônia onde visitei não se difere muito da cidade, já na entrada do bairro 

temos a igreja e um pouco antes de chegar a Fazenda Amarela. Esta Fazenda Amarela onde 

visitei também conhecida por sua produção de cachaça e pinga, possui vários “Alqueires” como 

informado por Maria e Mariana. 

A Fazenda amarela ministrada por Élsio, fazendeiro branco, foi comprada da família de 

Joaquim Delfim, grande fazendeiro que possuía muitos escravizados, inclusive nesta, havia 

uma Senzala, onde os negros escravizados moravam. Ao entrar na fazenda minha primeira 

percepção foi um funcionário retinto, que estava a cuidar da fazenda.  

5.1 Perspectivas dos campos teóricos do desenvolvimento 

Por trata-se de um momento de qualificação do trabalho de dissertação, neste capítulo 

tem-se o compromisso de fazer um esforço de junção dos argumentos enunciados nos capítulos 

1 e 2, em que se inserirá as descrições das entrevistas com os agricultores rurais negros, 

especificamente com os recortes do trabalho rural e da posse da terra. Por outro lado, esse 

movimento deverá ter um balizamento com os teóricos, teorias e conceitos apresentados no 

corpo textual apresentado.  

Em outros termos, buscar-se-á a compreensão dos campos teóricos que discorrem sobre 

a Teoria do Desenvolvimento, com a devida ênfase ao local, à agricultura, à ruralidade e à 

decolonialidade do poder, dentro da temática do trabalho e da posse da terra. A proposta e de 

ampliar o debate com alguns autores citados nos capítulos anteriores – Schneider (2003), 

Abramovay (1997), Bourdieu (1999), Hasenbalg (2005), Navarro (2022), Pimenta (2010), 



202 
 

Grosfoguel (2007), Quijano (2000), Conceição Silva (2021), Gonzáles, Nascimento e Santos 

(2022) – com a perspectiva de estabelecimento de uma porta de entrada para as visões do 

trabalhador rural negro sobre a posse da terra. Aqui, se reconhecem as distinções das teorias, 

mas se pretende estabelecer uma “colcha de retalho” em que se permita visualizar as falas dos 

pesquisados e a mediação da pesquisadora na tradução dessas falas cotejadas pelas escolhas 

teóricas apontadas.  

Conforme Schneider (2003) a agricultura familiar é um tema central nas discussões 

sobre desenvolvimento do campo, especialmente no contexto das sociedades capitalistas, de 

modo a superar a dicotomia rural x urbano na compreensão identitária do campo como lugar de 

pertencimento e produção (alimentos, identidades, orgânico, cultural, social, entre outros). Para 

que essa forma de produção agrícola se mantenha viável, é necessário que atenda a requisitos 

como a oferta de alimentos de qualidade e a capacidade de se reproduzir como uma forma social 

autônoma. A análise do papel dos agricultores familiares é crucial para entender sua 

sobrevivência e adaptação dentro de um sistema econômico predominantemente capitalista. 

Autores neomarxistas, como Susan Mann e Harriet Friedman, têm se debruçado sobre 

a persistência da agricultura familiar em meio ao capitalismo. Eles destacam que, mesmo em 

um ambiente dominado por grandes corporações agrícolas, a pluriatividade, a combinação de 

atividades agrícolas e não-agrícolas, fortalece a organização familiar e sua importância social. 

Essa abordagem neomarxista foca nas relações sociais de produção, sublinhando o impacto da 

luta de classes na persistência e transformação da agricultura familiar. “A descolonização, 

segundo Fanon, é uma forma de (des) aprendizagem: desaprender tudo o que foi imposto e 

assumido pela colonização e pela desumanização para reaprender a ser homens e mulheres 

(Walsh, 2013, p. 12). 16 

No entanto, os desafios enfrentados pela agricultura familiar em sociedades capitalistas 

são significativos. A competição com grandes unidades produtivas, que se beneficiam de 

economias de escala, coloca os agricultores familiares em desvantagem. A limitação no acesso 

a recursos como crédito, tecnologia e mercados dificulta a modernização e a sustentabilidade 

das práticas agrícolas familiares. Além disso, as pressões do mercado, como a volatilidade dos 

preços e as rigorosas exigências de qualidade, podem comprometer a viabilidade econômica 

dessas unidades. (Schneider, 2003). 

 
16 “La descolonización, según Fanon, es una forma de (des)aprendizaje: desaprender todo impuesto y asumido 

por la colonización y deshumanización para reaprender a ser hombres y mujeres (Walsh, 2013, p.12). 



203 
 

Para mitigar esses desafios, políticas públicas têm desempenhado um papel fundamental 

no apoio à agricultura familiar, especialmente no Brasil. Programas como o PRONAF17 

oferecem condições de crédito acessíveis, permitindo que os agricultores familiares façam 

investimentos necessários em suas atividades. Além disso, políticas de assistência técnica e 

capacitação promovem o aprimoramento da produtividade e da gestão das propriedades 

familiares. A inclusão de produtos da agricultura familiar em programas de compras 

governamentais e feiras locais também fortalece a comercialização e a renda dos agricultores. 

Os impactos da agricultura familiar nas comunidades rurais são expressivos. Ela 

contribui significativamente para a geração de renda e emprego, fortalecendo a economia local. 

Além disso, promove a coesão social, ao estreitar os laços comunitários e solidificar a 

identidade e cultura locais. A produção diversificada de alimentos pela agricultura familiar 

também é vital para a segurança alimentar das comunidades, garantindo o acesso a alimentos 

frescos e nutritivos. 

5.2 Perspectivas dos campos do saber decolonial 

Para tanto, faz-se necessário à análise de ações colonialistas presentes nestes âmbitos. 

Grosfoguel (2007) apresenta o conceito: "Colonialidade do poder" se refere a um processo de 

estruturação crucial no sistema-mundo moderno/colonial que articula regiões periféricas na 

divisão internacional do trabalho com a hierarquia racial/étnica (Grosfoguel, 2007, p.219). Em 

consonância, Quijano (2000) coloca a colonialidade resultante do processo capitalista, sendo 

este um padrão mundial. “A colonialidade é um dos elementos constitutivos e específicos do 

padrão mundial do poder capitalista. Baseia-se a imposição de uma classificação racial/étnica 

da população do mundo como pedra angular do referido padrão de poder (...)” (Quijano, 2000, 

p. 342). 

Nas Américas, a concepção “raça” surgiu como instrumento de legitimação das relações 

de dominação instauradas pelo processo de conquista. A posterior afirmação da Europa como 

uma nova identidade, em decorrência da chamada descoberta do continente americano, somada 

à expansão do colonialismo europeu para outras regiões do mundo, resultou na consolidação de 

uma visão eurocêntrica de conhecimento. Essa perspectiva foi acompanhada pela elaboração 

da categoria raça, que passou a naturalizar e justificar as relações coloniais de subordinação 

 
17O Programa Nacional de Fortalecimento da Agricultura Familiar (Pronaf) financia projetos individuais ou 

coletivos, que gerem renda aos agricultores familiares e assentados da reforma agrária. O programa possui as mais 

baixas taxas de juros dos financiamentos rurais, além das menores taxas de inadimplência entre os sistemas de 

crédito do país. (IDAF, 2025). 



204 
 

entre europeus e não europeus. Historicamente, isso resultou em uma nova forma de 

legitimação das já existentes ideias e práticas de superioridade/inferioridade entre dominantes 

e dominados. (QUIJANO, 2005, p. 118). 

No curso da expansão mundial da dominação colonial por parte da mesma 

raça dominante –os brancos (ou do século XVIII em diante, os europeus)– foi 

imposto o mesmo critério de classificação social a toda a população mundial 

em escala global. Consequentemente, novas identidades históricas e sociais 

foram produzidas: amarelos e azeitonados (ou oliváceos) somaram-se a 

brancos, índios, negros e mestiços. Essa distribuição racista de novas 

identidades sociais foi combinada, tal como havia sido tão exitosamente 

logrado na América, com uma distribuição racista do trabalho e das formas de 

exploração do capitalismo colonial. Isso se expressou, sobretudo, numa quase 

exclusiva associação da branquitude social com o salário e logicamente com 

os postos de mando da administração colonial. (Quijano, 2005, p. 118-119). 

 

A partir desse processo histórico, a categoria de raça consolidou-se como o mais 

duradouro e eficaz mecanismo de dominação social em escala mundial, sobre o qual passou a 

se apoiar outro critério universal e anterior: o de sexo/gênero. Os povos submetidos à conquista 

foram posicionados como naturalmente inferiores, estigma que se estendeu tanto a seus traços 

físicos quanto às suas produções intelectuais e culturais. Isso, é refletido entre a população 

negra, onde suas características fenotípicas são invalidadas constantemente e sofrem a 

comparação hegemônicas. Desta forma, a ideia de raça, para infelicidade de muitos, tornou-se 

eixo central na organização da população mundial, definindo lugares, funções e hierarquias 

dentro da estrutura de poder da modernidade, e configurando-se como o principal padrão de 

classificação social em âmbito global. (Quijano, 2005, p. 109). 

Compreender os espaços em que os negros ocupam, principalmente no setor agrícola e 

como eles conseguem se estabelecer nestes ambientes, traz um diálogo de como aprimorar as 

práticas de amparo ao negro na sociedade, não somente nas áreas urbanas, mas em áreas rurais. 

E isso, compreende de modo de pensar universal, “Além do fator geográfico e das práticas 

discriminatórias, uma cultura racista está permeada de estereótipos e representações negativas 

de grupos minoritários (negros, mestiços, nordestinos, bolivianos etc.). Esses estereótipos 

culturais tendem a se auto confirmar e acabam limitando as aspirações e as motivações, neste 

caso, das pessoas não-brancas.” (Hasenbalg, 2006, p. 260) 

Para Hasenbalg, um exemplo elucidativo é a desigualdade de rendimentos entre grupos 

raciais. Dados mostram que o rendimento dos indivíduos não-brancos corresponde a 

aproximadamente metade do rendimento dos brancos. Contudo, essa disparidade não pode ser 

inteiramente atribuída à discriminação racial. Uma parte significativa dessa diferença decorre 



205 
 

da distinta dotação de recursos entre os grupos, como níveis de educação, experiência no 

mercado de trabalho e outros fatores socioeconômicos. 

O autor (Hasenbalg, 2006, p.260) comenta que para determinar a parcela da diferença 

de renda atribuível à discriminação, utiliza-se um método contrafactual. Nesse processo, a 

equação de renda dos brancos é aplicada aos não-brancos, e o resultado é comparado ao valor 

efetivamente observado para os não-brancos. A discrepância entre esses valores é interpretada 

como a porção da diferença de renda devida à discriminação. Métodos semelhantes são 

aplicados em estudos sobre diferenças na realização educacional e mobilidade social entre 

grupos raciais. 

As disparidades de desempenho entre brancos e não-brancos são analisadas utilizando-

se variáveis de controle apropriadas, como origem social, renda familiar e nível educacional, 

para assegurar a comparação em condições equivalentes. Esses controles são essenciais para 

compreender como os diferentes grupos raciais se apropriam das oportunidades sociais. “As 

diferenças de desempenhos de brancos e não-brancos são sempre observadas usando as 

variáveis de controle pertinentes, ou seja, a igualdade de outras condições, tais como origem 

social, renda familiar e nível educacional.” (Hasenbalg, 2006, p.260). Ao longo de mais de duas 

décadas de análise, observa-se consistentemente que os não-brancos permanecem em 

desvantagem, independentemente do tema abordado. 

Parece haver razões suficientes para rejeitar a “patologia” dos escravizados e 

seus efeitos de longo prazo. Todavia, fora da desvantagem competitiva 

envolvida no racismo e na discriminação, o verdadeiro aspecto do legado da 

escravidão em todas as sociedades de plantação escravista foi importante a 

curto e médio prazos: analfabetismo maciço, limitada diversificação de 

habilidades ocupacionais e grande concentração demográfica à margem do 

desenvolvimento urbano e industrial. (Hasenbalg, 1979, p. 51) 

 

Tais pesquisas sobre a verificação em áreas rurais sobre situações que instiguem a 

ocupação de negros em ambientes rurais contribui para a análise do desenvolvimento rural, bem 

como também, para questões raciais, trazendo elementos para o combate ao preconceito e a 

discriminação.  

Ainda sobre o desenvolvimento rural, há a necessidade de se compreender do que se 

trata. De acordo com Schejtman e Berdegué (2004, apud Castro, 2019, p.57), “desenvolvimento 

territorial rural significa transformar o ambiente produtivo e institucional de um espaço rural 

qualquer com a finalidade precípua de reduzir a pobreza rural.”  

Em conformidade, Navarro (2022) destaca que para que haja mudanças para o 

desenvolvimento rural é imprescindível à articulação de ações: “Desenvolvimento Rural é 



206 
 

entendido como uma ação previamente articulada que induz mudanças em um determinado 

ambiente social” (Navarro, 2022, p.3). 

Desse lugar da subjetividade, entende-se que todas a pesquisa aqui abordada tem como 

resposta a mudança, que só é possível com novas visões e a abertura de sociedade e do Estado 

em amparar, principalmente quanto à Reforma Agrária de modo a contemplar a questão 

específica da distribuição de terras, principalmente à minoria, aqui representada pelos negros 

(pardos e pretos), quilombolas, indígenas, que embora tenham processos históricos diferentes, 

foram os que mais sofreram na história do Brasil, principalmente em relação à escravidão. 

Hoje ainda se vivencia as consequências de um passado fraudulento, violento, que 

destruiu corpos, conhecimentos, saberes e povos. O município de Cristina é só uma parte da 

história do Brasil que vive as consequências de passado, que violentou e aprisionou corpos e 

sonhos, sim, digo sonhos, pois quantos não morreram pelo desejo da liberdade? Quantos não 

trabalharam exaustivamente para no final não conquistar nada? Nem uma moradia ou mesmo 

um espaço para seu próprio plantio, sua subserviência/subsistência. Essa estrutura social e 

econômica mata e rouba sonhos todos os dias de pessoas que nem mesmo conseguiram sair de 

suas prisões, pois no final, estão tão adaptadas ao sistema que se neutralizaram e aceitam suas 

vidas cotidianas. 

Encerro, portanto, esta dissertação, com um sonho que tive hoje, dia 11 de agosto de 

2025. Nesse sonho, vi um pedaço de terra onde havia duas mulheres negras, de pele retinta: 

uma mãe e sua filha. Elas estavam no quintal de um fazendeiro branco e de sua esposa, arando 

e cuidando da terra e das plantas. De repente, o fazendeiro disse: “Esse povo é forte, consegue 

fazer as coisas direito”. 

A mulher levantou-se e olhou para ele de maneira estranha. Então, ele completou: “Será 

que você pode fazer a outra parte?”, apontava ele para um outro lado da plantação. Ela 

respondeu: “É claro, é claro”. No sonho, ela dizia que era filha daquele fazendeiro. 

De repente, chegou um homem negro, abraçou o fazendeiro branco e disse: “Nossa, que 

bom que eu dei minha filha para você! Ela está trabalhando para vocês, né? Que bom, você está 

tendo lucro...”. Nesse momento, a mulher negra olhou assustada, tentando compreender a 

situação. E disse: “Esse tempo todo eu achava que era adotada, que você me tratava como 

filha… Mas, na verdade, estou sendo tratada como empregada… Como escrava?”. 

Ela se desesperou, e nós começamos a correr para uma área que parecia um canteiro 

fechado, com um quarto feito de madeira. O fazendeiro disse: “Se eu não ficar com você, 

ninguém vai ficar”. Então, atirou com uma espingarda no fio da corrente elétrica que começou 



207 
 

a provocar um incêndio naquele espaço. O desespero tomou conta, e tentamos criar um método 

para aspirar o ar de fora, usando canos improvisados, e já estávamos sufocando, quando vi uma 

fresta de luz na janela. 

Sabia que por ali havia uma saída. Fugimos pela janela e corremos pela cidade de 

Cristina. O fazendeiro cuja aparência era branca, careca e de baixa estatura, nos perseguia com 

seu cão farejador. Corremos sem parar, pelas ruas e esquinas, até que pensei: “Se for preciso, 

tenho dinheiro para um Uber”. Seguimos correndo, atravessando bairros, e diversas ruas até 

chegar a Itajubá, na Rodoviária. 

Lá, encontramos a Polícia Militar, e havia quatro pessoas na fila. Pedi a um rapaz: 

“Moço, precisamos de socorro urgente, estamos sendo perseguidas, será que podemos passar 

na frente?”. Ele respondeu: “Hoje não tem nada importante, não pode passar”. 

Quando conseguimos falar com um policial, senhor de uns 50 anos, branco, de óculos, 

eu disse: “Moço, precisamos ser atendidas rápido! Essas mulheres estão em perigo. Elas 

passaram por... escravidão (eu chorava e só balbuciava, a dor, o desespero e cansaço eram tanto 

que as palavras saiam rasgadas da minha garganta) ... domiciliar.... e tivemos que fugir da 

cidade. O fazendeiro está perseguindo”. A mulher contou: “Trabalhei minha vida inteira na 

fazenda dele, achando que era filha, mas, na verdade, ele me tratava como escrava. Nem eu e 

nem minha filha recebemos salário. Morávamos em lugares ruins, sempre trabalhando para ele. 

Nunca ganhamos um centavo. Não temos nada para trazer”. 

Eu disse: “Fiquem tranquilas, agora vai dar tudo certo. Vamos denunciar isso como 

escravidão. Vamos fazer o boletim de ocorrência. Depois, pago uma refeição para vocês e 

arrumo um lugar para ficarem”. 

Era noite e enquanto conversava com o delegado, eu chorava, profundamente, que não 

conseguia pronunciar a palavra ESCRAVIDÃO, de tanta dor, e naquele pensamento no sonho 

de “não acredito que isto ainda seja possível, que ainda existe escravidão” porque sabia que 

aquelas mulheres tinham vivido escravidão domiciliar. Pessoas ao redor olhavam para nós 

assustadas e chocadas ao ver a situação. 

Ao escrever minha dissertação, percebi que este sonho veio como uma resposta. Existem 

pessoas vivendo em condições desfavoráveis, e talvez algumas realmente estejam em situação 

de escravidão, sendo tratadas como “filhas” ou “filhos”, mas sem qualquer direito. 

Espero que minha dissertação ajude essas pessoas. Esse é o desejo do meu coração. Esse 

sonho apenas confirma o que arde no meu peito, o direito à liberdade de todos, seja liberdade 

religiosa, financeira, social, física, mental ou de gênero, o direito à autonomia. 



208 
 

O sonho que tive não foi apenas um fragmento aleatório da minha imaginação, eu assim 

acredito. Ele ecoa, de forma quase dolorosa, questões centrais que atravessam minha pesquisa 

sobre posse de terra, racismo fundiário e as heranças persistentes da escravidão nas relações 

sociais do presente. Ao ver, no sonho, as mulheres negras trabalhando na terra de um fazendeiro 

branco, sob um vínculo afetivo ambíguo que encobria a exploração, percebi que a cena 

carregava a essência do que o Art. 149 do Código Penal Brasileiro define como escravidão 

contemporânea: condições degradantes de trabalho, jornadas exaustivas e restrições à liberdade, 

práticas que, mesmo após mais de um século da abolição formal, ainda se manifestam no campo 

brasileiro (Brasil, 1940). 

Ao refletir sobre todo esse sonho e as imagens que não saem da minha cabeça, 

compreendo que ela não representa apenas uma história isolada, mas a repetição de um padrão 

estrutural, que conversa com Quijano (2000), a colonialidade do poder mantém vivas as 

hierarquias raciais e de classe herdadas do período colonial, naturalizando a subordinação das 

pessoas negras à propriedade e ao mando brancos. No meu sonho, a confusão entre “ser filha” 

e “ser trabalhadora” expõe essa herança cruel, uma falsa integração social que oculta a 

exploração, o sonho grita as vozes de meus antepassados escravizados que pedem por justiça. 

Lembro também das análises de Hasenbalg (1979), que apontam como a população 

negra, mesmo após a abolição, foi sistematicamente excluída do acesso à terra e aos meios 

produtivos, sendo empurrada para relações precárias como o trabalho de meia ou para a 

informalidade. No sonho, aquela mulher que acreditava ser “filha” do fazendeiro ocupava, na 

verdade, a posição de trabalhadora não remunerada, uma metáfora viva da exclusão, da 

violência simbólica, violência de gênero e violência racial. 

A parte em que fugimos, somos perseguidas em busca de proteção, e o desespero para 

sermos ouvidas de imediato, ressoa profundamente com as experiências históricas de 

resistência negra, acredito que sejam as vozes do desespero, de negros e mulheres que vivem 

situações de calamidade. Penso em Harriet Tubman18, uma mulher que muito me inspira, que 

 
18 Harriet Tubman (1822–1913) destacou-se como uma das mais importantes figuras do movimento abolicionista 

norte-americano. Nascida escravizada no estado de Maryland, conseguiu escapar do cativeiro e, posteriormente, 

tornou-se uma das principais condutoras da chamada Ferrovia Subterrânea (Underground Railroad), uma rede 

clandestina de apoio que auxiliava pessoas escravizadas a alcançar a liberdade nos estados do Norte e no Canadá. 

Ao longo de suas incursões, Tubman conduziu centenas de homens e mulheres à libertação, sendo reconhecida 

por nunca ter perdido nenhuma das pessoas sob sua liderança. Durante a Guerra Civil Americana (1861–1865), 

atuou de forma decisiva ao serviço do Exército da União, exercendo funções como enfermeira, batedora e espiã. 

Nesse contexto, tornou-se a primeira mulher a liderar uma expedição militar armada, notadamente no Combahee 

River Raid, ação que resultou no resgate de mais de setecentas pessoas escravizadas. Após o término do conflito, 

Harriet Tubman manteve-se ativa na luta por justiça social, engajando-se no movimento sufragista feminino e na 

criação de instituições de acolhimento para idosos e pessoas em situação de vulnerabilidade. Sua trajetória 



209 
 

libertou centenas de pessoas escravizadas pela Underground Railroad, e no alerta de Martin 

Luther King Jr. (1963)19, em sua "Carta da Cadeia de Birmingham", de 16 de abril de 1963, de 

que “A liberdade nunca é concedida voluntariamente pelo opressor; ela precisa ser exigida pelo 

oprimido.”20 

Ao incluir esse sonho na minha dissertação, não o faço apenas como um registro 

subjetivo, mas como um recurso narrativo que revela, de forma simbólica, talvez mesmo até 

poética, mas de situações que são reais, os eixos centrais da minha investigação: a luta pela 

terra, o direito à liberdade, a denúncia das novas formas de escravidão e a urgência de uma 

reforma agrária com perspectiva antirracista e decolonial. 

Esse sonho me mostrou que existe algo maior, uma missão em cada um de nós. Hoje, 

ao final do meu texto, me impressiona ter sonhado isso justamente agora. Para mim, é a 

confirmação de que nossas ações servirão para o futuro, para pessoas que realmente precisam, 

nossa luta não é em vão. Finalizo, então, com esta mensagem: “E não nos cansemos de fazer o 

bem, porque a seu tempo ceifaremos, se não desfalecermos”. Enfim, resistimos, lutaremos, não 

nos calaremos e não deixaremos de plantar boas sementes, pois certamente, a colheita virá, 

cheia, abundante, livre e satisfatória. 

Ao finalizar esta dissertação, hoje dia 19/12/2025, consigo compreender o sonho, com 

mais clareza, “o fazendeiro branco”, ainda existe, no racismo estrutural, com aparência de 

bondade, mas se aproveitando dos esforços dos negros, principalmente do campo, que solicitam 

favores, mas são formas de exploração camuflada de “não custa nada”, tratando até mesmo 

como filhos e filhas. O “homem negro”, pai dessas mulheres aqui escravizadas e vendidas, que 

até então não sabiam da situação, são negros que apoiam este sistema estrutural de apagamento 

do negro na sociedade, que apoiam a escravidão e se sentem orgulhos na prestação de serviços 

para brancos, como relatadas por Mariana, Maria e Carlos, muitas vezes na pesquisa. As 

“mulheres escravizadas”, mãe e filha, representa o sistema geracional manipulado a 

 
consolidou-se como símbolo de resistência, coragem e compromisso com a liberdade e a dignidade humana, sendo 

amplamente retratada em produções cinematográficas e estudos históricos contemporâneos. (Larson, 2004). 
19 Martin Luther King Jr. foi um pastor batista e líder destacado do movimento pelos direitos civis nos Estados 

Unidos entre meados da década de 1950 e sua morte em 1968. Ele se tornou figura central na luta contra a 

segregação racial e a discriminação legalizada enfrentada pela população negra americana, defendendo a 

resistência não violenta como estratégia fundamental para alcançar igualdade e justiça social. King liderou 

importantes mobilizações pacíficas, como o boicote aos ônibus de Montgomery em 1955–1956 e a histórica 

Marcha sobre Washington em 1963, onde proferiu o icônico discurso “I Have a Dream”, que se tornou símbolo da 

luta por igualdade racial. Sua liderança foi reconhecida mundialmente quando recebeu o Prêmio Nobel da Paz em 

1964 pelos seus esforços não violentos em prol dos direitos civis e humanos. Mesmo após sua morte por assassinato 

em 1968, seu legado continua a inspirar movimentos por justiça, igualdade e resistência à opressão (Lago, 2024). 
20 Frase original: “Freedom is never voluntarily given by the oppressor; it must be demanded by the oppressed.” 

(King, 2019). 



210 
 

continuarem neste sistema hegemônico, misógino, em que as suas gerações continuam presas 

por grilhões invisíveis, mas que estão lá na forma explorativa da mão-de-obra barateada, no 

racismo recrativo, no racismo fundiário, no racismo religioso, ambiental, cultural, institucional, 

enfim, no racismo velado. 

O começo da liberdade no sonho, acontece quando há compreensão por parte das 

mulheres negras, de que não são filhas, elas estão como “escravas”, termo utilizado no sonho. 

E isso, posso relacionar quando há uma ruptura de pensamento, a quebra dos padrões 

estruturais, a compreensão de sua própria situação e então, nasce a revolta e o desejo de 

mudança.  

Quando eu estava no sonho e começo a correr com aquelas mulheres, para uma área de 

refúgio, e o fazendeiro branco atira na fiação fazendo o local pegar fogo, e nós bucamos formar 

de sobreviver aquele ar sufocante, e conseguimos respirar por meio dos canos, aquilo simboliza 

as situações de desespero que muitas famílias passam em suas vidas, e buscam meio de 

subsistência, resiliência, de tentar sobreviver à margem, dentro da sociedade que despreza e 

sufoca os direitos das “minorias”, que são a maioria, pretos e pardos em uma sociedade racista. 

E eu senti isso, junto com aquelas mulheres, a dor e o sofrimento. 

Mas ainda que estivéssemos no sonho passando por isso, conseguimos ver uma brecha 

de luz, pela janela, por onde pudemos fugir. Essa luz, representa o socorro, o conhecimento, 

que pode libertar, maneiras de escape, talvez algo até divino e espiritual, mas que leva em 

direção à saída: a janela. Fugir pela janela, é procurar rotas de fugas, pois não é pela porta de 

entrada do local, nem porta da saída, é por caminhos diferentes, apertados e não convidativos. 

Acredito que esta dissertação possa fazer diferença na vida de alguém, que seja luz para os que 

ainda estão presos, que sejam empoderados por cada palavra que coloquei, com muito 

sentimento aqui. 

A caça do fazendeiro com a espingarda, onde saímos de Cristina, em direção para 

Itajubá, minha cidade natal e, onde se localiza a UNIFEI, mostra que o caminho pode ser árduo, 

que há necessidade de agilidade para mudanças, que pessoas estão clamando por socorro em 

situações lamentáveis, mas existe uma rota de fuga. 

Quando chegamos a delegacia, eu compreendo que existe meios legais que possam 

ajudar a essa população de Cristina, que representa uma parcela do que acontece no nosso 

Brasil. A solidade das pessoas ceder seus lugares, pois “Hoje não tem nada importante, não 

pode passar”. Revela que existem situações de extrema importância, que necessitam de 

urgência. 



211 
 

Quando o policial branco nos atendeu, disposto a ajudar, representa a sociedade que não 

é negra, mas reconhece o racismo, que está na luta nos movimentos negros, colaborando com 

uma sociedade justa e com equidade. 

Ao chorar no sonho e não conseguir balbuciar a palavra “ESCRAVIDÃO”, eu sinto uma 

dor tão forte, de “como pode ainda estar acontecendo isso?”, somado aos olhares espantados 

das pessoas ao redor que nem sequer imaginavam, que o imaginável estava acontecendo diante 

de seus olhos, e sentir a dor. Eu acredito que denunciar tais atos, trazer à tona a sujeira do 

sistema podre e racista, seja o caminho para que todos saibam, queremos liberdade, queremos 

autonomia, queremos nossos direitos respeitados, queremos existir. 

No final, ao oferecer um lugar para ficarem e refeição, acredito que seja uma forma de 

amparo e conforto, para as necessidades básicas, como alimentação e estadia, ou mesmo o 

direito da posse de terra. Não sei como as pessoas vão interpretar, mas muito me comoveu, eu 

havia repassado na minha dissertação, mas neste último dia de escrita, que os meus olhos se 

abriram e acredito que foi me revelado o que o sonho queria dizer. Eu acredito que Deus fala 

através dos sonhos, mas fica aos seu critério, querer fazer mudanças ou permanecer em inércia, 

porque não fazer nada, não decidir também é uma decisão. Cabe a cada um de nós 

“arregaçarmos” as mangas, e fazer o que muitos não querem ou se abstêm quanto a luta de 

classe e gênero, e a justiça social. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



212 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao realizar esta pesquisa, fiquei profundamente impressionada com tudo o que 

aconteceu, desde as entrevistas até a maneira receptiva com que fui recebida em cada ambiente. 

A simplicidade das pessoas, o acolhimento caloroso… tudo isso me deixou muito feliz. Foi 

emocionante. Mas o que mais me marcou, e falo isso com lágrimas nos olhos, foi perceber que, 

apesar de tantas histórias de luta e resistência, muitos continuam vivendo nas mesmas condições 

de antes. Muitas vezes, parece que nada muda. 

Vivemos ainda em um sistema que carrega heranças escravocratas, que oprime as 

minorias e sobretudo as pessoas negras, e as impede de conquistar o que lhes é de direito. 

Lembro-me do relato de Maria sobre a influência religiosa nas instituições. Ela destacou como, 

muitas vezes, o sistema religioso manipula e limita o desenvolvimento das pessoas, 

principalmente através de certas práticas da Igreja Católica, que ainda ensina uma humildade 

resignada, reforçando um lugar de submissão e inferioridade. 

Ao mesmo tempo, Maria chamou atenção para as denominações evangélicas e cristãs 

da região, que, segundo ela, acabam promovendo algum empoderamento. Nessas comunidades, 

as pessoas começam a acreditar que precisam melhorar de vida para poder dizimar mais. E, 

nesse movimento, passam a buscar melhores condições: adquirir bens, reformar ou pintar suas 

casas, comprar um carro. Coisas simples, mas que simbolizam autonomia. 

Maria, mesmo sendo budista, reconheceu o impacto dessa mudança de mentalidade. 

Essa percepção me deixou atônita. Na minha banca de qualificação, ao ser questionada sobre o 

tema, eu mesma não pretendia aprofundar, mas Maria trouxe reflexões profundas sobre como 

certas religiões mantêm as pessoas “no cabresto”, enquanto outras as libertam, dando-lhes senso 

de autonomia. 

E quando falo de autonomia, penso também na questão da terra. Quando alguém passa 

a se reconhecer como sujeito de direitos, começa a desenvolver um senso de justiça, a querer 

mais, a não aceitar permanecer na mesma condição. É aí que surge a vontade de mudar. 

Minha pesquisa partiu da questão da posse da terra: com quem está a terra? Quem são 

seus donos? E percebi que, apesar de abordar outros aspectos, a resposta continua evidente, a 

posse permanece majoritariamente em mãos brancas. Em muitos espaços, rurais e urbanos, a 

população negra ainda precisa “ficar quieta” para não ser vista como “barraqueira” ou “mal-

educada”. Essa estrutura social nos obriga a manter uma postura submissa para evitar rótulos e 

retaliações. 



213 
 

Isso não é exclusividade de Cristina; é um padrão que se repete no Brasil. Quando 

recorro a autores para pensar esse cenário, vejo que todos, de alguma forma, clamam por 

direitos, liberdade e reconhecimento. Como Quijano afirma, o colonialismo do poder se 

perpetua não apenas pelo controle econômico, mas pelo controle do saber e da própria 

possibilidade de sonhar. 

A limitação não é só educacional, é também física e estrutural. Em muitos bairros, não 

há transporte adequado para chegar ao centro ou cursar uma universidade. Muitos precisam 

caminhar longas distâncias ou enfrentar custos impossíveis. Enquanto a população branca 

ocupa áreas centrais com melhor infraestrutura, os negros vivem em bairros periféricos, com 

acesso restrito e oportunidades escassas. Muitos trabalham em fábricas, em condições precárias, 

perpetuando o ciclo de exploração. A questão da terra, portanto, é muito mais que um debate 

sobre propriedade: é sobre liberdade, autonomia, independência e justiça social. 

A realidade descrita encontra eco nas análises de Quijano sobre a colonialidade do 

poder, conceito que explica como as hierarquias raciais e econômicas estabelecidas no período 

colonial continuam estruturando as relações sociais, políticas e econômicas na atualidade. No 

caso da posse de terra, essa colonialidade se expressa na manutenção de grandes propriedades 

nas mãos de famílias brancas, enquanto descendentes de escravizados permanecem em 

condições precárias, muitas vezes trabalhando como meeiros ou em regime informal, sem 

acesso à titularidade da terra. 

Hasenbalg (1979) contribui ao demonstrar como a desigualdade racial no Brasil não é 

apenas resquício do passado, mas um processo ativo de exclusão, no qual o racismo se articula 

com a estrutura de classes, restringindo o acesso da população negra a recursos produtivos, 

educação e espaços de poder. A concentração fundiária é, nesse sentido, uma das engrenagens 

que sustentam essa exclusão. 

A noção de racismo fundiário, discutida por autores como Nilma Lino Gomes, evidencia 

que a negação do acesso à terra para a população negra não é apenas consequência da pobreza, 

mas parte de uma política estrutural que nega direitos territoriais historicamente conquistados 

por comunidades quilombolas e outras populações tradicionais. Esse racismo atua não só 

impedindo a regularização fundiária, mas também deslegitimando as formas de ocupação e 

produção que essas comunidades mantêm. 

No campo jurídico, o reconhecimento de territórios quilombolas, previsto no artigo 68 

do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias (ADCT) da Constituição Federal de 1988, 

e regulamentado pelo Decreto 4.887/2003, é um dos principais caminhos para que comunidades 



214 
 

negras rurais garantam a posse de suas terras. No entanto, o processo é marcado por morosidade 

e resistência política, revelando como o direito formal muitas vezes não se traduz em garantia 

prática. 

Assim, a luta pela posse da terra é inseparável da luta por dignidade, autonomia e 

reparação histórica. Ela não se limita à dimensão econômica: envolve memória, identidade, 

pertencimento e o direito de existir sem submissão. 

Caminhar pelas estradas de terra de Cristina é também caminhar por um território de 

camadas sobrepostas: o passado escravocrata ainda lateja sob a terra vermelha, misturado ao 

presente rural. Meus passos me levaram a fazendas antigas, a casas e celeiros que guardam 

histórias silenciosas. A cada visita, sentia que não estava apenas observando, mas tocando 

cicatrizes que o tempo não conseguiu apagar. 

A antiga Casa do Fazendeiro ergue-se como um marco desse tempo duplo. No andar de 

cima, viviam os senhores brancos, com vista para as terras amplas; no porão, habitavam negros, 

alguns recém-libertos, outros ainda presos a formas disfarçadas de servidão. Ao seu redor, as 

terras eram exploradas intensamente, primeiro pelo braço escravizado e, depois, pela mão-de-

obra barata e subalterna dos descendentes desses mesmos trabalhadores. 

O celeiro que encontrei, construído por ex-escravizados, não era apenas um espaço de 

armazenamento: era um testemunho material da luta diária. As madeiras maciças, hoje feridas 

pelo tempo e pelos cupins, ainda sustentam o peso de histórias que poucos conhecem. O carro 

de bois repousa no canto como se fosse um guardião do passado, e o chão de pedras rústicas, 

assentadas pelos próprios escravizados, se apresenta como um mapa silencioso da resistência. 

Hoje, esse espaço armazena milho, café, pinga e cachaça, mas o que ele abriga de forma 

mais profunda é a memória, muitas vezes apropriada, invisibilizada ou romantizada. A 

transformação do espaço físico não apagou as marcas simbólicas, mas revelou como a presença 

negra no campo é constantemente incorporada à paisagem sem o devido reconhecimento de sua 

história e de seus direitos. 

Memória viva e estruturas persistentes, as falas que recolhi em entrevistas confirmam 

que o trabalho rural, para a população negra de Cristina, continua atravessado por formas de 

dependência herdadas do período colonial. A figura do meeiro — aquele que trabalha a terra de 

outrem em troca de parte da produção — permanece central. Embora legalmente distinta da 

escravidão, essa relação guarda traços da mesma lógica: o trabalhador investe sua força, mas 

não constrói patrimônio, pois a terra que cultiva não lhe pertence. 



215 
 

É nesse ponto que se conecta minha experiência de campo com as análises de Quijano 

(2005). Ao discutir a colonialidade do poder, Quijano demonstra que o fim da escravidão não 

rompeu as hierarquias raciais e econômicas, ele apenas as reconfigurou. O trabalho negro no 

campo brasileiro ainda é marcado por uma divisão racial do trabalho e por um acesso desigual 

aos meios de produção. 

Já Hasenbalg (1979) contribui para entender que, mesmo após a abolição, as 

desigualdades raciais não são explicadas apenas pela herança da escravidão, mas também pela 

ação continuada de mecanismos estruturais que reproduzem a exclusão. Em Cristina, isso se 

traduz na concentração fundiária, na ausência de políticas públicas voltadas para comunidades 

negras rurais e na perpetuação de relações informais e precárias de trabalho. 

O conceito de racismo fundiário, desenvolvido por Gomes (2012), ilumina ainda mais 

esse cenário: o direito à terra é seletivamente reconhecido, e comunidades negras enfrentam 

barreiras jurídicas, econômicas e políticas para formalizar a posse de áreas que ocupam há 

gerações. Muitas vezes, a falta de documentação é usada como instrumento de exclusão, 

ignorando que essas terras foram, no passado, adquiridas ou doadas como pagamento de 

serviços prestados, ou simplesmente ocupadas por necessidade de sobrevivência. 

Ao formular a pergunta central: “Quais as condições de trabalho e acesso à terra da 

população negra rural de Cristina (MG)?” eu buscava não apenas dados, mas também sentidos. 

Hoje, ao final deste percurso, reconheço que a resposta está no entrelaçamento de memórias, 

paisagens e relações sociais. 

As condições de trabalho seguem marcadas pela informalidade, pela ausência de 

direitos plenos e pela dependência de arranjos como a meia. A inserção socioeconômica dessa 

população continua limitada pela baixa escolaridade, pelo acesso restrito a recursos e pela 

ausência de políticas específicas para fortalecer a agricultura familiar negra. 

O acesso à terra permanece um ponto de tensão: poucos possuem título de propriedade, 

e aqueles que o têm enfrentam dificuldades para manter ou expandir suas áreas diante das 

pressões do agronegócio e da especulação imobiliária rural. Assim, a estrutura fundiária de 

Cristina ainda espelha, com poucas alterações, o modelo concentrador herdado da colonização. 

Dentro dos objetivos alcançados, como conhecer o contexto histórico-local: a pesquisa 

identificou a permanência de desigualdades herdadas do período colonial, especialmente no que 

se refere à posse e uso da Terra. Compreender o contexto de trabalho rural: foi possível mapear 

as principais formas de inserção da população negra no campo, destacando a centralidade das 

relações de meia e de trabalho informal. Descrever o perfil socioeconômico e histórico: as 



216 
 

entrevistas e observações revelaram um quadro marcado pela desigualdade racial e pela 

exclusão fundiária, com implicações diretas na qualidade de vida e nas perspectivas de futuro 

dessas comunidades. 

Mais do que uma pesquisa, este trabalho é um ato de escuta e reconhecimento. É dar 

nome e voz àqueles que, por séculos, foram invisibilizados nos registros oficiais. É afirmar que 

cada pedra assentada, cada tábua desgastada e cada caminho aberto no mato não são apenas 

vestígios materiais — são narrativas de resistência, dignidade e pertença. 

Ao concluir este percurso por Cristina, tenho clareza de que o que emerge da terra, mais 

do que história, é a exigência de liberdade. 

Esse chamado ecoa na abertura de caminhos trancados por séculos. A população negra 

rural de Cristina, cuja terra muitos continuam a cultivar, mas não a possuir, vive sob um jugo 

que não se chama grilhões, mas se materializa na informalidade do trabalho, na impossibilidade 

de formalizar a terra, na invisibilidade da história. Mas a liberdade começa justamente quando 

reconhecemos nossa própria voz, como Harriet Tubman proclamou: “Eu trouxe milhares de 

escravos da escravidão. Eu poderia ter trazido milhares mais…” (Tubman, 1860s)21, palavras 

que me lembram que ouvir é libertar. 

Martin Luther King Jr. também iluminou esse caminho, afirmando que “a injustiça num 

lugar qualquer é uma ameaça à justiça em todo lugar”22 (King Jr, 1963), e declarando: “Eu 

tenho um sonho que meus quatro pequenos filhos um dia viverão em uma nação onde não serão 

julgados pela cor da pele, mas pelo conteúdo do seu caráter. Eu tenho um sonho hoje!”23 Essas 

falas me impulsionam: não apenas por justiça, mas por reconhecimento da dignidade que pulsa 

em cada corpo negro rural que labuta, resiste e precisa existir com direito à terra e à história. 

Trago comigo, do campo de Cristina, o peso e a esperança entalhados em cada pedra do 

celeiro, em cada documento arquivado, em cada memória oral. A pesquisa atingiu seus 

objetivos ao revelar o contexto histórico-local marcado por desigualdades herdadas da 

colonialidade e do racismo fundiário; explicitar como o trabalho rural da população negra 

perpetua dinâmicas de submissão apesar dos avanços formais; trazer à tona o perfil 

 
21 Tubman, Harriet. Citação atribuída, década de 1860. Disponível em: 

https://www.nps.gov/hatu/learn/historyculture/harriet-tubman.htm. Acesso em: 11 ago. 2025.i 
22 King Jr., Martin Luther. Letter from Birmingham Jail, 16 abr. 1963. Disponível em: 

https://www.africa.upenn.edu/Articles_Gen/Letter_Birmingham.html. Acesso em: 11 ago. 2025. 
23  Fala original “I have a dream, my four little children will one day live in a nation where they will not be judged 

by the color of our skin but by the contente of their character. I have a dream today!” O TEMPO. “Eu tenho um 

sonho”: Assista ao discurso de Martin Luther King legendado [vídeo]. YouTube, 28 ago. 2019. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=aWlhPFHOl-Y. Acesso em: 11 jun. 2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=aWlhPFHOl-Y&utm_source=chatgpt.com


217 
 

socioeconômico e histórico dessa população, mostrando o quanto as raízes raciais determinam 

vidas e possibilidades. 

Mas mais do que dados, o que ficou é a urgência de escuta, de escrita, de transformação. 

Liberdade não é conceito abstrato: é direito à terra, é voz registrada, é ancestralidade 

reconhecida.  

  



218 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

 

ABRAMOVAY, Ricardo. Texto para discussão nº 702. Funções e medidas da Ruralidade no 

Desenvolvimento Contemporâneo. In: IPEA – Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada. 

Distribuição de renda e pobreza no Brasil: uma análise a partir dos dados da Pnad/90. Brasília: 

IPEA, 1999. Disponível em: 

https://repositorio.ipea.gov.br/bitstream/11058/2360/1/TD_702.pdf. Acesso em: 27 fev. 2025. 

 

ADICHIE, C. O Perigo de Uma História Única. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

 

ALBINO, Rita de Cássia; Souza, Karla Cristina Bastos de; Santos, Diego Jorge dos. O artefato 

além da usabilidade: discutindo a teoria ator-rede sob a perspectiva do design emocional. 

Ciências Sociais Aplicadas, Edição 124, JUL/23. DOI: 10.5281/zenodo.8118413 

 

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Terras tradicionalmente ocupadas: processos de 

territorialização e movimentos sociais. Revista Brasileira de Estudos Urbanos e Regionais, [S. 

l.], v. 6, n. 1, p. 9, 2004. DOI: 10.22296/2317-1529.2004v6n1p9. Disponível em: 

https://rbeur.anpur.org.br/rbeur/article/view/102. Acesso em: 18 fev. 2025. 

 

ALMEIDA, Alfredo W. B de. Os Quilombos e as Novas Etnias. In: O’DWYER, Eliane 

Cantarino (org.). Quilombos, identidade étnica e territorialidade. Rio de Janeiro: FGV, 2002 

 

ALMEIDA, Alfredo W. B de. Terras de preto, terras de santo, terras de índio: uso comum e 

conflito. In HABETTE, J. & CASTRO, E. (org.) Na Trilha dos Grandes Projetos. Belém: 

NAEA/UFPA, 1989. 

 

ALMEIDA, Alfredo Wagner. Terras de Preto, Terras de Santo e Terras de Índios, Posse 

Comunal e Conflito. In: Humanidades (15), Brasília: Editora da Universidade de Brasília, 1988. 

 

ALMEIDA, Márcia Regina Galvão de; Nascimento, Elaine Ferreira do. Ocupação, Produção E 

Resistência: Terras Quilombolas E O Lento Caminho Das Titulações. Interações (campo 

Grande) 23, no. 4, 2022. p. 945–58. https://doi.org/10.20435/inter.v23i3.3520. 

 

ALMG, Assembleia Legislativa de Minas Gerais. Agricultura Familiar. Disponível em: 

https://politicaspublicas.almg.gov.br/temas/agricultura_familiar/entenda/informacoes_gerais.h

tml?tagNivel1=6001&tagAtual=10065 . Acesso em 19 de jun de 2023. 

 

ALVES, Flamarion Dutra. Geografia, Cultura e Ruralidade. In: PIMENTA, Carlos Alberto 

Máximo. Outros desenvolvimentos: em destaque a cultura, relações de forças e disputas. 

EdUnitau, Taubaté, SP, 2023. 

 

AUGEL, Moema Parente. A Imagem da África na Poesia Afro Brasileira Contemporânea. 

Revista Afro Asia, 19-20 (1997). Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas da Guiné-Bissau, 

1997. 

 

BANCO CENTRAL DO BRASIL. Séries históricas – Cotações do dólar comercial. Brasília, 

DF, 2020. Disponível em: https://www.bcb.gov.br/estabilidadefinanceira/historico-cotacoes. 

Acesso em: 23 set. 2025. 

 

https://doi.org/10.20435/inter.v23i3.3520


219 
 

BANCO CENTRAL DO BRASIL. Taxas de câmbio – Histórico 2013. Brasília, 2013. 

Disponível em: https://www.bcb.gov.br/. Acesso em: 23 set. 2025. 

 

BENTO, Maria Aparecida Silva. Branqueamento e Branquitude no Brasil. In: CARONE, Iray; 

______. (orgs.). Psicologia Social do Racismo: estudos sobre branquitude e branqueamento no  

Brasil. 6. ed. Petrópolis: Vozes, 2014. p. 25-57. 

 

BERNARDINO-COSTA, Joaze. “A Prece De Frantz Fanon: Oh, Meu Corpo, Faça Sempre De 

Mim Um Homem Que Questiona!”. Civitas - Revista De Ciências Sociais 16, no. 3, 2016. 

P.504–21. https://doi.org/10.15448/1984-7289.2016.3.22915. 

 

BIRMAN, Patricia. “Silva, Vagner Gonçalves Da. O Antropólogo E Sua Magia: Trabalho De 

Campo E Texto Etnográfico Nas Pesquisas Antropológicas Sobre as Religiões Afro-

brasileiras”. Revista De Antropologia 45, no. 1 (2002): 251–56. https://doi.org/10.1590/S0034-

77012002000100009. 

 

BOLAFFI, Guido; Bracalenti, Raffaele; Peter Braham; Gindro, Sandro. Dictionary of Race, 

Ethnicity and Culture. [S.l.]: SAGE Publications. 2002pp. 273–274. ISBN 978-1-84787-620-1 

 

BOURDIEU, P. O poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1989. 

 

BRASIL. Decreto nº 7.872, de 26 de dezembro de 2012. Dispõe sobre o valor do salário-mínimo 

a vigorar a partir de 1º de janeiro de 2013. Diário Oficial da União: Brasília, DF, 27 dez. 2012. 

 

BRASIL. Medida Provisória nº 1.143, de 12 de dezembro de 2022. Dispõe sobre o valor do 

salário-mínimo a vigorar a partir de 1º de janeiro de 2023. Diário Oficial da União: Brasília, 

DF, 12 dez. 2022. 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília: Senado Federal, 

1988. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. 

Acesso em: 22 maio 2025. 

 

BRASIL. Decreto nº 4.887, de 20 de novembro de 2003. Regulamenta o procedimento para 

identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas por 

remanescentes das comunidades dos quilombos de que trata o art. 68 do Ato das Disposições 

Constitucionais Transitórias. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 21 nov. 2003. 

Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2003/d4887.htm. Acesso em: 26 

maio 2025. 

 

BRASIL. Lei nº 8.629, de 25 de fevereiro de 1993. Dispõe sobre a regulamentação dos 

dispositivos constitucionais relativos à reforma agrária. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 

26 fev. 1993. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l8629.htm. Acesso 

em: 22 maio 2025. 

 

BRASIL. Decreto nº 6.040, de 7 de fevereiro de 2007. Institui a Política Nacional de 

Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2007/Decreto/D6040.htm>. Acesso 

em:18 Jan. 2018. 

 



220 
 

BRASIL. Fundação Cultural Palmares. Certificação Quilombola. Publicado em: 11 nov. 2022. 

Atualizado em: 12 maio 2025. Brasília, DF: Fundação Cultural Palmares, 2025. Disponível em: 

https://www.gov.br/palmares/pt-br/departamentos/protecao-preservacao-e-

articulacao/certificacao-quilombola. Acesso em: 26 maio 2025. 

 

BRASIL. Lei 12.228 de 20 de julho de 2010. Estatuto da Igualdade Racial. Brasília, DF: 

Presidência da República, 2010. Disponível em: L12288 (planalto.gov.br) Acesso em: 18 de 

jun. de 2023. 

 

BRASIL. Ministério do Desenvolvimento Social e Combate à Fome. Política Nacional da 

Assistência Social – PNAS/2004 e Norma Operacional Básica da Assistência Social – 

NOB/SUAS - Brasília, DF: MDS, 2005. BRASIL. Disponível em: Informativo PCT.pdf 

(mds.gov.br) . Acesso em: 18 de jun. de 2023. 

 

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 

Brasília, DF: Presidência da República,. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm Acesso em: 18 de fev. de 

2025. 

 

BRASIL. Lei nº 12.288, de 20 de julho de 2010. Institui o Estatuto da Igualdade Racial; altera 

as Leis nos 7.716, de 5 de janeiro de 1989, 9.029, de 13 de abril de 1995, 7.347, de 24 de julho 

de 1985, e 10.778, de 24 de novembro de 2003. Diário Oficial [da] União: seção 1, Brasília, 

DF, p. 1, 21 jul. 2010. 

 

BRÁZ, Cauê Assis; SILVA, Tulani Mathias de Oliveira; CONTERATO, Marcelo Antonio. Um 

retrato dos agricultores negros no sul do Brasil: a portrait of black farmers in southern Brazil / 

un retrato de granjeros negros en el sur de Brasil. DRd – Desenvolvimento Regional em Debate, 

v. 12, ed. esp. (Dossiê), p. 117-140, 2022. 

 

DA CRUZ BRITO, Luciana. ATLÂNTICOS SEM MARGENS. Revista da Associação 

Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), [S. l.], v. 13, n. 35, p. 118–131, 2021. 

Disponível em: https://abpnrevista.org.br/site/article/view/1191. Acesso em: 24 ago. 2025. 

 

BRITO, Tayrine Parreira; Pereira, Samanta Borges; Pereira, Viviane Guimarães. Produção da 

agricultura familiar e participação em mercados locais e institucionais em Cristina (MG). 

Guaju, Matinhos, v.4, n.1, p.184-211, jan./jun. 2018 

 

BRUNO, Regina. Agronegócio e novos modos de conflituosidade. In: FERNANDES, Bernardo 

Mançano. (org.). Campesinato e agronegócio na América Latina: a questão agrária atual. São 

Paulo: Expressão Popular, 2008. 

 

BUREAU OF LABOR STATISTICS. Characteristics of Minimum Wage Workers, 2013. 

Washington, DC: BLS, março de 2014. Disponível em: 

https://www.bls.gov/opub/reports/minimum-wage/archive/minimumwageworkers_2013.pdf 

. Acesso em: 23 set. 2025. 

 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 2005. Tese 

(Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 

2005. 

https://www.mds.gov.br/webarquivos/arquivo/assistencia_social/consulta_publica/Informativo%20PCT.pdf
https://www.mds.gov.br/webarquivos/arquivo/assistencia_social/consulta_publica/Informativo%20PCT.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm


221 
 

CARNEIRO, Sueli. Mulheres Em Movimento. Estudos Avançados 17, no. 49, 2003. p.117–33. 

https://doi.org/10.1590/S0103-40142003000300008. 

 

CARNIELLO, Monica Franchi; DOS SANTOS, Moacir José; MÁXIMO PIMENTA, Carlos 

Alberto. Índice Multidimensional da Ativação do Patrimônio Territorial: A dimensão cultural 

e seus componentes. Desenvolvimento em Questão, [S. l.], v. 21, n. 59, p. e14521, 2023. DOI: 

10.21527/2237-6453.2023.59.14521. Disponível em: 

https://www.revistas.unijui.edu.br/index.php/desenvolvimentoemquestao/article/view/14521. 

Acesso em: 18 fev. 2025. http://dx.doi.org/10.21527/2237-6453.2023.59.14521  

 

CARVALHO, Maria Alice Rezende de. Liberdade é terra: o projeto radical e abolicionista de 

André Rebouças. In: FIGUEIREDO, Luciano (org.). A era da escravidão. Rio de Janeiro: Sabin, 

2009. 

 

CASTRO, César Nunes de. Desenvolvimento Rural e o Estado Brasileiro. Boletim Regional, 

Urbano e Ambiental, vol.21, 2019, p.50-62 

 

CATUCCI, Anaísa; Souza, Vivian. (2022). Racismo fundiário: negros são maioria no campo, 

mas têm menos terras do que brancos. Disponível em: 

https://g1.globo.com/economia/agronegocios/noticia/2022/11/20/racismo-fundiario-negros-

sao-maioria-no-campo-mas-tem-menos-terras-do-que-brancos.ghtml 

 

CHAGAS, Miriam de Fátima. A política do reconhecimento dos "remanescentes das 

comunidades dos quilombos". Horizontes Antropológicos, v. 7, n. 15, p. 209–235, jul. 2001. 

 

CLÓVIS MOURA. Sociologia do Negro Brasileiro. São Paulo. Editora Ática S. A., 1988. 

 

CONFEDERAÇÃO NACIONAL DE AGRICULTORES FAMILIARES E 

EMPREENDEDORES FAMILIARES RURAIS – CONAFER. Para a CONAFER, quem 

produz é quem deve ter a posse da terra. 30 nov. 2020. Disponível em: 

https://conafer.org.br/para-a-conafer-quem-produz-e-quem-deve-ter-a-posse-da-terra/. Acesso 

em: 11 jun. 2025. 

 

CONCEIÇÃO, Ariane Fernandes da. Quem está Online? – Um estudo de caso sobre o uso e 

apropriação da internet por agricultores familiares de Estrela/RS. (2012) (Dissertação de 

Mestrado) Centro de Ciências Rurais. Programa de Pós-Graduação em Extensão Rural. 

Universidade Federal de Santa Maria. Santa Maria, 2012. 

 

CRISTINA (MG). Prefeitura. 2014. Disponível em: http://cristina.mg.gov.br. Acesso em: mar. 

2014. 

 

CRP-MG, Comissão de Orientação Psicologia e Relações Étnico-Raciais. Nota Orientativa: 

Combate ao racismo institucional na política e cultura das organizações. XVI Plenário do 

Conselho Regional de Psicologia – Minas Gerais. Belo Horizonte, 31 de maio de 2022 

 

CONCEIÇÃO SILVA, Leniara da. Por outra análise da geografia agrária: Decolonizando e 

racializando o espaço agrário brasileiro. Revista Campo-território, Uberlândia, v. 16, n. 41 

ago., p. 141–159, 2021. Doi: 10.14393/rct164107. Disponível em: 

https://seer.ufu.br/index.php/campoterritorio/article/view/57830. Acesso em: 19 jun. 2023. 

https://doi.org/10.1590/S0103-40142003000300008
http://dx.doi.org/10.21527/2237-6453.2023.59.14521
https://g1.globo.com/economia/agronegocios/noticia/2022/11/20/racismo-fundiario-negros-sao-maioria-no-campo-mas-tem-menos-terras-do-que-brancos.ghtml
https://g1.globo.com/economia/agronegocios/noticia/2022/11/20/racismo-fundiario-negros-sao-maioria-no-campo-mas-tem-menos-terras-do-que-brancos.ghtml


222 
 

DANFORTH, Loring M., TSIARAS, Alexander. The Death Rituals of Rural Greece. Princeton, 

New Jersey: Princeton University Press, 1982, 229p., com fotografias. 

 

DELGADO, Guilherme da Costa. Capital Financeiro e Agricultura no Brasil. Campinas: 

Ícone, 1985. 

 

DELGADO, Guilherme; Bergamasco, Sônia. Agricultura familiar brasileira: desafios e 

perspectivas de futuro. Brasília: Secretaria Especial de Agricultura e do Desenvolvimento 

Agrário, 2017. 

 

EMPODERAMENTO NEGRO NEABI. Empoderamento Negro NEABI (captura de tela de 

vídeo). Instagram, 12 de setembro de 2025. Disponível em: 

https://www.instagram.com/empoderamentonegroneabi/reel/DOgTcqujbX2/ . Acesso em: 23 

dez. 2025. 

 

ENGELMANN, Solange. Reforma Agrária Popular e tecnologia no campo: por um projeto de 

Brasil, 4 de jul. de 2023. Disponível em: <https://mst.org.br/2023/07/04/reforma-agraria-

popular-e-tecnologia-no-campo-por-um-projeto-de-brasil/> Acesso em: 14 de dez. de 2023. 

 

ESTADO DA BAHIA. Lei no 13.214, de 29 de dezembro de 2014. Princípios, diretrizes e 

objetivos da Política de Desenvolvimento Territorial do Estado da Bahia, institui o Conselho 

Estadual de Desenvolvimento Territorial (Cedeter) e os Colegiados Territoriais de 

Desenvolvimento Sustentável (Codeters), 2014. Diário Oficial, Bahia, 30 dez. 2014. 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EdUfba, 2008. 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador: 

EDUFBA, 2008. 194 p. ISBN 978-85-232-0483-9. Tradução de: Peau noire, masques blancs. 

FERNANDES, Bernardo Mançano. (org.). Campesinato e agronegócio na América Latina: 

a questão agrária atual. São Paulo: Expressão Popular, 2008. 

 

FERNANDES, Bernardo Mançano. O MST e a luta pela reforma agrária no Brasil. Disponível 

em: 

https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/praxis/105/O%20MST%20e%20a%20luta%20pel

a%20reforma%20agr%C3%A1ria%20no%20Brasil.pdf?sequence=1#:~:text=Por%20meio%2

0dessas%20a%C3%A7%C3%B5es%2C%20o,e%20lutando%20contra%20a%20exclus%C3

%A3o. Acesso em: 14 de dez. de 2023. 

 

FERREIRA, Carlos Augusto Lima. Pesquisa quantitativa e qualitativa: perspectivas para o 

campo da educação. Revista Mosaico, v. 8, n. 2, p. 173-182, jul./dez. 2015. 

 

FIGUEIREDO, Angela. Relações raciais, afetos e desigualdades: famílias negras e brancas em 

perspectiva comparada. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 21, n. 2, p. 521-538, maio/ago. 

2013. DOI: 10.1590/S0104-026X2013000200016 

 

FIGUEIREDO, Eduardo. Desenvolvimento rural por meio da comercialização da agricultura 

familiar: um estudo de caso no Instituto Chão. 2020. Dissertação (Mestrado em Agroecologia 

e Desenvolvimento Rural) – Universidade Federal de São Carlos, Araras, 2020. Disponível em: 

https://repositorio.ufscar.br/handle/ufscar/12875 Acesso em: 02 de dez. 2022. 

 

https://repositorio.ufscar.br/handle/ufscar/12875


223 
 

FRANÇA, Bianca Luiza Freire de Castro. Por que devemos falar sobre a valorização de 

Comunidades e Povos Tradicionais no Brasil?. Portal FGV, 2022. Disponível em: 

https://portal.fgv.br/artigos/devemos-falar-sobre-valorizacao-comunidades-e-povos-

tradicionais-brasil . Acesso em 19 de jun. 2023. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 60. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2021. Disponível 

em: https://www.academia.edu/36793624/Paulo_Freire_Pedagogia_do_Oprimido. Acesso em: 

04 jun. 2025. 

 

FOUCAULT, Michel. Segurança, Território e População: curso dado no Collège de France 

(1977-1978). São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. 1. ed., 15. reimpr. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 

323 p. Tradução de: The Interpretation of Cultures. ISBN 978-85-216-1333-6. 

 

GEERTZ, Clifford. Uma descrição densa: por uma teoria interpretativa da cultura. In: A 

interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Guanabara, 1989. 

 

GIRARDI, Eduardo Paulon. A questão agrária e a questão racial no Brasil. 2021. Disponível 

em: 

https://editorarealize.com.br/editora/anais/enanpege/2021/TRABALHO_COMPLETO_EV15

4_MD1_SA135_ID290417112021095237.pdf Acesso em: 18 de jun de 2023.  

 

GONÇALVES, Marco Antonio. Consciência Negra: em Itajubá, pretos e pardos ganham cerca 

de 40% menos que brancos. 0 SUL DE MINAS. 29 de nov. de 2019. Disponível em: 

https://osuldeminas.com/noticias/consciencia-negra-em-itajuba-pretos-e-pardos-ganham-

cerca-de-40-menos-que-brancos/ Acesso em: 6 out. 2021. 

 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e racismo: reflexões sobre as práticas 

escolares. Belo Horizonte: Autêntica, 2005. 

 

GOMES, Tatiana Emília Dias. Racismo fundiário: a elevadíssima concentração de terras no 

Brasil tem cor. Salvador: CPT-Regional Bahia, 2019. Disponível em: 

https://cptnacional.org.br/publicacoes/noticias/artigos/4669-racismo-fundiario-aelevadissima-

concentracao-de-terras-no-brasil-tem-cor. Acesso em: 19 jun. 2023. 

 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Org. Flávia Rios e Márcia Lima. 

Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. In: HOLLANDA, Heloisa 

Buarque de. Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Bazar do Tempo, Rio de 

Janeiro, RJ, 2020. 

 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: SILVA, Benedito Rodrigues 

da (Org.). Movimentos sociais urbanos, minorias étnicas e outros estudos. Petrópolis: Vozes, 

1984. p. 223-244. 

 

GONZALEZ, Lélia. 1982a. “O movimento negro na última década”. In: Lélia Gonzalez & 

Carlos Hasenbalg, Lugar de negro Rio de Janeiro: Marco Zero. pp. 09-66. 

 

https://portal.fgv.br/artigos/devemos-falar-sobre-valorizacao-comunidades-e-povos-tradicionais-brasil
https://portal.fgv.br/artigos/devemos-falar-sobre-valorizacao-comunidades-e-povos-tradicionais-brasil


224 
 

GRAZIANO NETO, Fernando. Questão agrária e ecologia; crítica a moderna agricultura. 

São Paulo: Brasiliense, 1982. 

 

GROSFOGUEL, Ramón. Decolonizing Post‑Colonial Studies and Paradigms of 

Political‑Economy: Transmodernity, Decolonial Thinking, and Global Coloniality. 

Transmodernity: Journal of Peripheral Cultural Production of the Luso‑Hispanic World, v. 1, 

n. 1, p. não paginado, 2011. Disponível em: https://escholarship.org/uc/item/21k6t3fq. Acesso 

em: 11 jun. 2025. 

 

GROSFOGUEL, Ramon. The epistemic decolonial turn beyond political-economy 

paradigms. Cultural Studies, v. 21, n. 2-3, Mar./May 2007, p. 211-223. 

 

GUIMARÃES, Carlos A.; CARNUT, Leonardo; MENDES, Áquilas. A questão racial e os 

limites do desenvolvimento econômico-social brasileiro: uma perspectiva crítica. América 

Latina en la Historia Económica, Cidade do México, v. 29, n. 1, p. 1–33, 2022. Disponível 

em: http://dx.doi.org/10.18232/20073496.1185 . Acesso em: 26 maio 2025. 

 

GUIMARÃES, Antonio Sérgio Alfredo. Entrevista com Carlos Hasenbalg. Tempo Social, v. 

18, n. 2, p. 259–268, nov. 2006. 

 

GUIMARÕES, José Armelim Bernardo. Dr. Theodomiro Carneiro Santiago. Disponível em: 

https://www.geni.com/people/Theodomiro-Carneiro-Santiago/6000000057083866895 

 

GUIZELINI, Carlos S. Características e Desafios da Agricultura Familiar no Brasil. Revista 

Brasileira de Política Internacional, v. 62, n. 1, p. 29-45, 2019. DOI: 10.1590/0034-

7329201900100. 

 

HAGUETTE, Teresa Maria Frota. Metodologias Qualitativas na Sociologia. Petrópolis: RJ, 

Vozes, 1992. 

 

HASENBALG, Carlos. Discriminação e desigualdades raciais no Brasil. Editora UFMG, 2ª 

edição. Belo Horizonte: Rio de Janeiro: IUPERJ, 2005.  

 

HOOKS, bell. Olhares negros: raça e representação. Tradução de Stephanie Borges. São 

Paulo: Elefante, 2019. 356 

 

IBGE. Censo Demográfico 2022 – Resultados Gerais. Rio de Janeiro: IBGE, 2023. 

Disponível em: https://www.ibge.gov.br. Acesso em: 19 jun. 2023. 

 

IBGE (2021). Cidades e Estados Cristina, MG. Disponível em: 

https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/mg/itajuba.html . Acesso em: 23 de set. de 2025. 

 

IBGE (2023). Cidades e Estados Cristina, MG. Disponível em: 

.https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/mg/cristina.html Acesso em: 17 de ou. de 2023. 

 

IPEA, Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada. Retrato das desigualdades de gênero e raça. 

- 4ª ed. - Brasília: Ipea, 2011.https://www.ipea.gov.br/retrato/pdf/revista.pdf  

 

IDAF, Instituto de Defesa Agropecuária e Florestal do Espírito Santo. NCF: Programa Nacional 

de Fortalecimento da Agricultura Familiar – PRONAF. Disponível em: 

http://dx.doi.org/10.18232/20073496.1185
https://www.geni.com/people/Theodomiro-Carneiro-Santiago/6000000057083866895
https://www.ibge.gov.br/
https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/mg/itajuba.html
https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/mg/cristina.html
https://www.ipea.gov.br/retrato/pdf/revista.pdf


225 
 

https://idaf.es.gov.br/pncf-programa-nacional-de-fortalecimento-da-agricultura-familiar-

pronaf#:~:text=O%20Programa%20Nacional%20de%20Fortalecimento,e%20assentados%20

da%20reforma%20agr%C3%A1ria. Acesso em: 14 de maio de 2025. 

 

KILOMBA, Grada. “The Mask” In: Plantation Memories: Episodes of Everyday 

Racism.(Tradução: Jéssica Oliveira de Jesus) Münster: Unrast Verlag, 2. Edição, 2010. 

 

KAMENSKY, A. P. S. O.; RIBEIRO, S. L. S. Representações do campo em verso e prosa: uso 

da terra como referência para a produção cultural e identitária. Oralidades, v.14, p.67 - 86, 2016. 

Disponível em: http://cursos.ufabc.edu.br/digitalplural/rede-neho/revista-oralidades/ 

 

LAGO, Davi. Martin Luther King Jr. revisitato: a chama da reconciliação. São Paulo: 

Editora Quitanda, 2024. 95 p. ISBN 978-6584780095. 

 

LARSON, Kate Clifford. Bound for the promised land: Harriet Tubman, portrait of an 

American hero. New York, Ballantine Books, 2004. 

 

LATOUR, B. Reagregando o Social. Uma Introdução à Teoria do Ator-Rede. Salvador: 

Editora Edufba, 2012. 

 

MARX, Karl. O Capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo, 2013. 

 

MAIA, Bruna Soraia Ribeiro; Melo, Vico Dênis Sousa de. A colonialidade do poder e suas 

subjetividades. Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais - UFJF v. 15 n. 2 Julho. 2020 

ISSN 2318-101x (on-line) ISSN 1809-5968 (print) 

 

MARQUES, Carlos Eduardo. De Quilombos a quilombolas notas sobre um processo histórico-

etnográfico. Revista De Antropologia, São Paulo, V. 52 Nº 1.USP, 2009. 

 

MARTINS, Heloisa Helena T. de Souza. Metodologia qualitativa de pesquisa. Educação e 

Pesquisa, v. 30, n. 2, p. 289–300, maio 2004. https://doi.org/10.1590/S1517-

97022004000200007  

 

MARTINS, Luís Fernando Santos. Racismo estrutural e concentração fundiária no Brasil: uma 

análise a partir da perspectiva da sociologia histórica. 202f. Dissertação (Mestrado) - Curso de 

Direito, Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2022. 

 

MEDEIROS, Alexsandro. Humanização versus desumanização: reflexões em torno da 

Pedagogia do Oprimido. Revista Reflexões, Fortaleza-CE, ano 2, n. 3, p. 127-135, jul./dez. 

2013. ISSN 2238-6408. 

 

MENEGAT, Elizete; Balbino, Selmara de Castro. Periferia, mercado de trabalho e cor: 

configurações sócio-territoriais do racismo brasileiro. Revista Libertas, Juiz de Fora, v.15, n.2, 

p. 335-345, ago./dez.2015 

 

MENEZES, Franciane Cristina. Repensando a funcionalidade do Racismo para o capitalismo 

no Brasil Contemporâneo. Libertas, Juiz de Fora – v.13, n.1, p. 9-72, jan./jun. 2013.240 p. 

 

https://idaf.es.gov.br/pncf-programa-nacional-de-fortalecimento-da-agricultura-familiar-pronaf#:~:text=O%20Programa%20Nacional%20de%20Fortalecimento,e%20assentados%20da%20reforma%20agr%C3%A1ria
https://idaf.es.gov.br/pncf-programa-nacional-de-fortalecimento-da-agricultura-familiar-pronaf#:~:text=O%20Programa%20Nacional%20de%20Fortalecimento,e%20assentados%20da%20reforma%20agr%C3%A1ria
https://idaf.es.gov.br/pncf-programa-nacional-de-fortalecimento-da-agricultura-familiar-pronaf#:~:text=O%20Programa%20Nacional%20de%20Fortalecimento,e%20assentados%20da%20reforma%20agr%C3%A1ria
http://cursos.ufabc.edu.br/digitalplural/rede-neho/revista-oralidades/
https://doi.org/10.1590/S1517-97022004000200007
https://doi.org/10.1590/S1517-97022004000200007


226 
 

MEYER, Guilherme Corrêa. Conceitos da Teoria Ator-Rede Aplicados ao Design: Meios 

para Acompanhar a Estabilização dos Artefatos. Disponível em: 

https://www.ufrgs.br/det/index.php/det/article/view/85. Acesso em: 07 nov. de 2023. 

 

MIGNOLO, Walter. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. Revista Brasileira de 

Ciências Sociais, v. 32, n. 94, 2017. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/nKwQNPrx5Zr3yrMjh7tCZVk/. Acesso em: 4 jun. 2025. 

 

MILLS, Charles Wright. A imaginação sociológica. Rio de Janeiro: Zahar, 1982. 

 

MOORE, Thomas. Utopia, Página 14 Disponível em: 

http://books.google.com.br/books?ei=KPRbVLHuA7HCsASc4oD4Aw&hl=pt-

BR&id=GvxHAAAAYAAJ&dq=utopia+zang%C3%B5es&focus=searchwithinvolume&q=z

ang%C3%B5es, Sir Thomas More (Saint) - Prefácio: João Almino; Tradução: Anah de Melo 

Franco - IPRI, 2004 - 167 páginas. 

 

MOURA, Clóvis. Sociologia do negro brasileiro. São Paulo: Ática, 1994. 

 

MOURA, Clóvis. Dialética radical do Brasil negro. São Paulo: Anita Garibaldi, 1988. 

 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 

identidade negra. Petrópolis: Vozes, 2011. 

 

NAVARRO, Zander. Desenvolvimento rural no Brasil: os limites do passado e os caminhos do 

futuro. Estud. av., São Paulo , v. 15, n. 43, p. 83-100, Dec. 2001. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ea/a/mqyB65BvYQ99XyWcY65zCvm/?lang=pt. Acesso em: 20 dez. 

2022. 

 

NAKATANI, Paulo; FALEIROS, Rogério Naques.; VARGAS, Neide César. Histórico e os 

limites da reforma agrária na contemporaneidade brasileira. Serv. Soc. Soc., São Paulo, n. 110, 

p. 213-240, jun. 2012. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/sssoc/a/FtqqWfKDnQxskyfMFxMgPmG/?format=pdf&lang=pt. 

Acesso em: 23 dez. 2024. 

 

NASCIMENTO, Abdias do. O Brasil na mira do pan-africanismo. Salvador: EDUFBA: 

CEAO, 2002. 

 

NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro. Processo de racismo 

mascarado. São Paulo: Paz & Terra, 1978. 

 

NASCIMENTO, Abdias do. O quilombismo: uma alternativa política afro-brasileira. 

Afrodiásporas. Revista de Estudos do Mundo Negro, ano 3, n. 6 e 7, abr./dez. 1985. 

 

NASCIMENTO, Beatriz (1942-1995). Beatriz Nascimento, quilombola e intelectual: 

possibilidades nos dias da destruição. UCPA (Org.). Diáspora Africana. Rio de Janeiro: Editora 

Filhos da África, 2018. 

 

NASCIMENTO, Beatriz. Kilombo e memória comunitária: um estudo de caso. Rio de Janeiro: 

Estudos Afro-Asiáticos, n. 6-7, 1982c, p. 259-265.NIEMEYER, Lucy. Design Atitudinal: Uma 



227 
 

Abordagem Projetual. In: Design, ergonomia e emoção. Rio de Janeiro: Mauad X: FAPERJ, 

2008. 

 

ODEN, T. Quão africano é o cristianismo? São Paulo: Quitanda, 2022. 

OLIVEIRA, Maria Aparecida de. Racismo fundiário: as inações do Estado e a violação dos 

direitos territoriais das comunidades quilombolas do Brasil. Brasília: INCRA; SEPPIR, 2019. 

 

OLIVEIRA, Maria Aparecida. Racismo fundiário: a exclusão do negro da terra. São Paulo: 

Fundação Perseu Abramo, 2007. 

 

PALAZZO, Carina Carlucci; Diez-Garcia, Rosa Wanda. Desafios Atuais Da Prática Em 

Pesquisa Qualitativa: Reflexões E Posicionamento Do Pesquisador”. Interface - Comunicação, 

Saúde, Educação, 25, 2021. e210487. https://doi.org/10.1590/interface.210487. 

 

PIMENTA, Carlos Alberto Máximo. Outros Desenvolvimentos: em destaque a cultura, 

relações de forças e disputas. 1. ed. Taubaté/SP: Editora da Universidade de Taubaté, 2023. 

v. 1. p.164 

 

PIMENTA, Carlos Alberto Máximo. Cultura e desenvolvimento: reflexões sobre economia da 

cultura, território e local. In: PIMENTA, Carlos Alberto Máximo. Outros desenvolvimentos: 

em destaque a cultura, relações de forças e disputas. EdUnitau, Taubaté, SP, 2023. 

 

PIMENTA, Carlos Alberto Máximo. A história que a educação oficial não conta: experiências 

formativas de jovens pretos. Revista Humanidades e Inovação - ISSN 2358-8322 - Palmas - 

TO - v.9, n.24, 2022. 

 

TEM UM PIMENTA (2005) NO TEXTO E NÃO ESTÁ AQUI. 

 

POLLAK, Michael. Memória esquecimento, silêncio. In: Estudos Históricos. Rio de Janeiro, 

vol. 2, n. 3, 1989, p. 3-15. 

 

POUR-KHORSHID, Farima. “A people without knowledge of their past history, origin and 

culture is like a tree without roots.”– Marcus Garvey, 2015. Disponível em: 

https://www.globalglimpse.org/student-trip/day-3-history-and-culture-of-cartago-town . Acesso em 

19 de jun. 2023. 

 

QUIJANO, Aníbal. “Colonialidade do poder, eurocetrismo e América Latina”. LANDER, 

Edgardo (org). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 

latinoamericanas. CLACSO, Buenos Aires, Argentina. 2005. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder y casificacion social. Journal of world-systems 

research. v. 11, n. 2, p. 342-386, 2000 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 

Edgardo (org). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciÍncias sociais. Perspectivas 

latinoamericanas. Colección Sur Sur, CLACSO, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, 

Argentina. Disponível em: https://ufrb.edu.br/educacaodocampocfp/images/Edgardo-Lander-

org-A-Colonialidade-do-Saber-eurocentrismo-e-ciC3AAncias-sociais-perspectivas-

latinoamericanas-LIVRO.pdf  

https://www.globalglimpse.org/student-trip/day-3-history-and-culture-of-cartago-town
https://ufrb.edu.br/educacaodocampocfp/images/Edgardo-Lander-org-A-Colonialidade-do-Saber-eurocentrismo-e-ciC3AAncias-sociais-perspectivas-latinoamericanas-LIVRO.pdf
https://ufrb.edu.br/educacaodocampocfp/images/Edgardo-Lander-org-A-Colonialidade-do-Saber-eurocentrismo-e-ciC3AAncias-sociais-perspectivas-latinoamericanas-LIVRO.pdf
https://ufrb.edu.br/educacaodocampocfp/images/Edgardo-Lander-org-A-Colonialidade-do-Saber-eurocentrismo-e-ciC3AAncias-sociais-perspectivas-latinoamericanas-LIVRO.pdf


228 
 

 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: QUIJANO, 

Anibal. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais, perspectivas latino-

americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142. 

 

RIBEIRO, S. L. S.; KAMENSKY, A. P. S. O. ; BUSSOLOTTI, J. M. . Memória: Diálogo e 

Construção do Conceito. Ângulo, v. 01, p. 16-24, 2025. 

 

RIBEIRO, Anna Lyvia Roberto Custódio. Racismo estrutural e aquisição da propriedade. 

São Paulo: Editora Contracorrente, 2020 

 

RIBEIRO, Maria Cristiellen Rodrigues; Lima, Mariana Quezado Costa. Raça e terra: 

implicações do racismo fundiário na segregação urbana em Fortaleza-CE. urbe. Revista 

Brasileira de Gestão Urbana, v. 16, p. e20230250, 2024. 

 

RIBEIRO, Maria Cristiellen Rodrigues. Racismo fundiário e o lugar físico da subalternidade: 

um plano urbanístico no Pirambu sob a ótica racial. Trabalho de Conclusão de Curso (Curso de 

Arquitetura e Urbanismo). Centro Universitário Christus. Fortaleza. 2022. 

 

RIBEIRO, S. L. S. Narrativas e entrevistas em pesquisas qualitativas: história oral como 

possibilidade teórico-metodológica. Revista Ciências Humanas, [S. l.], v. 14, n. 1, 2021. DOI: 

10.32813/2179-1120.2021.v14.n1.a724. Disponível em: 

https://www.rchunitau.com.br/index.php/rch/article/view/724 . 

 

RIBEIRO, S. L. S. APRESENTAÇÃO: Dossiê “História Oral e Memória” História Oral e a 

consolidação de um campo de pesquisa. Revista Outras Fronteiras, [S. l.], v. 3, n. 1, p. 1–4, 

2016. Disponível em: 

https://periodicoscientificos.ufmt.br/outrasfronteiras/index.php/outrasfronteiras/article/view/2

35. Acesso em: 3 dez. 2025. 

 

RIBEIRO, Suzana L. S. Tramas e traumas: identidades em marcha. [Tese de doutorado] 

São Paulo: USP/FFLCH/DH, 2007. 

 

ROCHA, G. H. Fé milenar: ensaio sobre a presença cristã na África antes da era colonial. 

Kerygma, Engenheiro Coelho (SP), v. 19, n. 1, p. e1601, 2024. DOI: https://10.19141/1809-

2454.kerygma.v19.n1.pe1601 

 

ROSA, Tiago Barros. O poder em Bourdieu e Foucault: considerações sobre o poder simbólico 

e o poder disciplinar. Revista Sem Aspas, Araraquara, v. 6, n. 1, p. 3–12, jan./jun. 2017. DOI: 

10.29373/semaspas.v19n1.2017.9933. Disponível em: 

https://periodicos.fclar.unesp.br/semaspas/article/view/9933. Acesso em: 11 jun. 2025. 

 

SAKAMOTO, Elisa. Avaliação multicritério da acessibilidade de propriedades rurais 

familiares com uso de SIG: uma contribuição para o desenvolvimento do território. Dissertação 

(mestrado) – Desenvolvimento, Tecnologias e Sociedade, Linha de Pesquisa em 

Desenvolvimento e Sociedade, Universidade Federal de Itajubá, 2015. Disponível em: 

https://repositorio.unifei.edu.br/jspui/bitstream/123456789/167/1/dissertacao_sakamoto_2015

.pdf  

 

https://10.0.74.197/1809-2454.kerygma.v19.n1.pe1601
https://10.0.74.197/1809-2454.kerygma.v19.n1.pe1601
https://repositorio.unifei.edu.br/jspui/bitstream/123456789/167/1/dissertacao_sakamoto_2015.pdf
https://repositorio.unifei.edu.br/jspui/bitstream/123456789/167/1/dissertacao_sakamoto_2015.pdf


229 
 

SANTOS, Anelize Barbosa dos; SANTOS, Dayvid Souza; Uckonn, Karla; Almeida Filho, 

Milton Barbosa de; MORAES, Leandro Pereira. A economia solidária como estratégia e 

combate ao racismo institucional e desenvolvimento territorial, 2019. Disponível em: 

<https://repositorio.ipea.gov.br/handle/11058/9957 >. Acesso em 18 de jun. de 2023. 

 

SANTOS, Ynaê Lopes dos. Racismo brasileiro: uma história da formação do país. São 

Paulo: Todavia, 2022. 

 

SCHEJTMAN, Alexander.; Berdegué, Julio A. Desarrollo territorial rural. Santiago: 

RIMISP, 2004 

 

SCHNEIDER, Sérgio. Teoria social, capitalismo e agricultura familiar. In: A pluriatividade na 

agricultura familiar [online]. 2nd ed. Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2003. Estudos Rurais 

series, pp. 21-72. ISBN 978-85-386-0389-4. DOI:10.7476/9788538603894.  

 

SEN, Amartya. Desenvolvimento como Liberdade. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

 

SENHORAS, Elói Martins. A reforma agrária, a luta pela terra e os assentamentos rurais: uma 

questão pública histórico-estrutural em análise. Formação Econômica, Campinas, (10): 85-99, 

jun./dez. 2003. 

 

SILVA, Eliane. (2020). Agricultura: Pesquisa inédita mapeia desigualdade racial entre 

proprietários rurais brasileiros. Disponível em: 

https://globorural.globo.com/Noticias/Agricultura/noticia/2020/08/pesquisa-inedita-mapeia-

desigualdade-racial-entre-proprietarios-rurais-brasileiros.html 

 

SOUZA, Adriana. A importância da oralidade como fonte histórica na África. 2017. Trabalho 

de Conclusão de Curso (Bacharelado Interdisciplinar em Ciências Humanas) — Universidade 

Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2017. Disponível em: 

https://www2.ufjf.br/bach/files/2016/10/ADRIANA-DE-SOUZA.pdf. Acesso em: 24 ago. 

2025. 

 

SILVA, Maria Aparecida de Moraes et al. 2011. Os (não direitos) dos trabalhadores rurais: "a 

permanência do intolerável". In: CANUTO, A. et al. (orgs.). Conflitos no campo. Brasil 2011. 

Goiânia: CPT. 

SILVA, Maria Aparecida de Moraes. Trabalho rural: as marcas da raça. Lua Nova: Revista de 

Cultura e Política [online]. 2016, n. 99, pp. 139-167. Disponível em: 

<https://doi.org/10.1590/0102-6445139-167/99>. ISSN 1807-0175. 

SILVA, René Marc da Costa. História dos trabalhadores negros no Brasil e desigualdade racial. 

Universitas JUS, v. 24, n. 3, p. 93-107, 2013 

https://www.uhumanas.uniceub.br/jus/article/viewFile/2542/2123  

 

SILVA, Vagner Gonçalves da. O antropólogo e sua magia: trabalho de campo e texto 

etnográfico nas pesquisas antropológicas sobre as religiões afro-brasileiras, São Paulo, Edusp, 

2000, 194 pp. 

 

SOUZA, Raumi de. (2017). Terra, Raça e Classe: A classe trabalhadora é negra. Disponível 

em: https://mst.org.br/2017/11/27/terra-raca-e-classe-a-classe-trabalhadora-e-negra/ 

https://globorural.globo.com/Noticias/Agricultura/noticia/2020/08/pesquisa-inedita-mapeia-desigualdade-racial-entre-proprietarios-rurais-brasileiros.html
https://globorural.globo.com/Noticias/Agricultura/noticia/2020/08/pesquisa-inedita-mapeia-desigualdade-racial-entre-proprietarios-rurais-brasileiros.html
https://www.uhumanas.uniceub.br/jus/article/viewFile/2542/2123
https://mst.org.br/2017/11/27/terra-raca-e-classe-a-classe-trabalhadora-e-negra/


230 
 

 

TERRA DE DIREITOS (Org.); Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades 

Negras Rurais Quilombolas (CONAQ) (Org.). Racismo e violência contra quilombos no 

Brasil. Terra de Direitos, Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras 

Rurais Quilombolas — Curitiba: Terra de Direitos, 2018. 

TOLEDO, Victor M. Povos /Comunidades Tradicionais e a Biodiversidade. 2001. Disponível: 

<https://nupaub.fflch.usp.br/sites/nupaub.fflch.usp.br/files/VITOR%20TOLEDO%20povos%

20e%20comuniades%20PRONTO%20%281%29.pdf> Acesso em 14 de dez. 2023.) 

 

TRIVIÑOS, Augusto Nibaldo Silva. Três enfoques na pesquisa em ciências sociais: o 

positivismo, a fenomenologia e o marxismo. In: ______. Introdução à pesquisa em ciências 

sociais. São Paulo: Atlas, 1987. p. 31-79. 

 

UNITED STATES. Department of Labor. Wages and the Fair Labor Standards Act (FLSA). 

Washington, DC: Wage and Hour Division, [s.d.]. Disponível em: 

https://www.dol.gov/agencies/whd/flsa. Acesso em: 23 set. 2025. 

 

WAGNER, Alfredo. Terras de preto, terras de santo, terras de índio: posse comunal e conflito. 

Revista Terra e Homem, p. 42-48. 

 

WANDERLEY, Maria de Nazareth Baudel. Raízes históricas do campesinato brasileiro. In: 

Encontro Anual Da ANPOCS, GT 17, Processos Sociais Agrários, 20., 1996, Caxambu. Anais. 
XX Encontro Anual Da Anpocs. Gt 17. Processos Sociais Agrários, Caxambu: ANPOCS, 1996. 

 

WALSH, Catherine. Pedagogías decoloniales tomo I: prácticas insurgentes de resistir,(re) 

existir y (re) vivir. Quito: Editorial Abya Yala, 2013. 

 

WEBER, Max. A Ética Protestante e o Espírito do Capitalismo. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2004. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



231 
 

 

 

 

APÊNDICE 

Roteiro de Entrevista sobre Posse de Terra e Condições de Trabalho de Agricultores 

Negros em Cristina (MG) 

Considera-se iniciar a entrevista com uma breve conversa informal para deixar o entrevistado 

mais à vontade. 

 

1. Abertura da Entrevista: 

[Inicia-se com uma Saudação cordial e introdução] 

"Bom dia, meu nome é Kévila Kelma e eu estou fazendo uma pesquisa sobre a história e a vida 

dos agricultores aqui na região de Cristina. Sua participação é muito importante para a gente 

entender como as coisas funcionam por aqui. A conversa será gravada, mas não se preocupe, 

suas palavras serão usadas apenas para a pesquisa, e seu nome será mantido em sigilo. Se estiver 

tudo bem para você, podemos continuar?" 

2. Permissão para Gravação: 

"Posso gravar essa nossa conversa para eu lembrar de tudo que foi dito mais tarde? Prometo 

que vai ser só para essa pesquisa, e seu nome não será divulgado. Está tudo bem para você?" 

3. História de Vida e Condições de Trabalho: 

"Você pode me contar um pouco sobre a sua história aqui em Cristina? Há quanto tempo vive 

e trabalha aqui?" 

"Você ou alguém da sua família já trabalhou ou trabalha como meeiro (na terra de outra pessoa), 

arrendatário, ou contratado em alguma fazenda? Pode me contar um pouco mais sobre isso?" 

"Na sua opinião, como é a vida de quem trabalha nas fazendas aqui na região?" 

4. Posse de Terra: 

"Você ou alguém da sua família tem um pedaço de terra ou trabalha em alguma terra própria?" 

"Você acha que as pessoas negras aqui em Cristina têm a chance de ter sua própria terra? Como 

você vê isso?" 

"Na sua experiência, quem geralmente tem a posse das terras aqui? São os brancos ou os 

negros?" 

5. Memórias e Resquícios da Escravidão: 



232 
 

"Aqui na sua família ou entre as pessoas que você conhece, já ouviu falar de histórias dos 

tempos da escravidão? Pode me contar algo sobre isso?" 

"Você acha que, de alguma forma, ainda restam marcas da escravidão nas condições de trabalho 

e na vida das pessoas negras aqui em Cristina?" 

 

6. Participação Política e Comunidade: 

"Você acha que as pessoas negras daqui têm voz nas decisões da cidade, ou que têm alguma 

participação em cargos políticos? Por que acha que isso acontece?" 

"Quais são os principais desafios que você acha que as pessoas negras enfrentam aqui na 

cidade?" 

(como vocês se reúnem?) 

7. Encerramento: 

"Tem algo mais que você gostaria de falar ou acha importante que eu saiba?" 

"Muito obrigado por compartilhar a sua história comigo. Foi muito importante para a pesquisa!" 

Observações: 

Linguagem Simples: Foram utilizadas palavras simples e de forma a evitar termos acadêmicos 

ou técnicos, sempre buscando adaptar o vocabulário ao nível de compreensão dos entrevistados. 

Clima de Confiança: Tentamos garantir um ambiente acolhedor e deixando claro que as 

informações são confidenciais, o que pode ajudar a reduzir o receio de expor suas opiniões ou 

experiências. 

Flexibilidade: Como as entrevistas são abertas, permite-se que o entrevistado conduza a 

narrativa, sem forçar o direcionamento das perguntas, mas sempre retornando aos temas 

centrais. 

 

 


